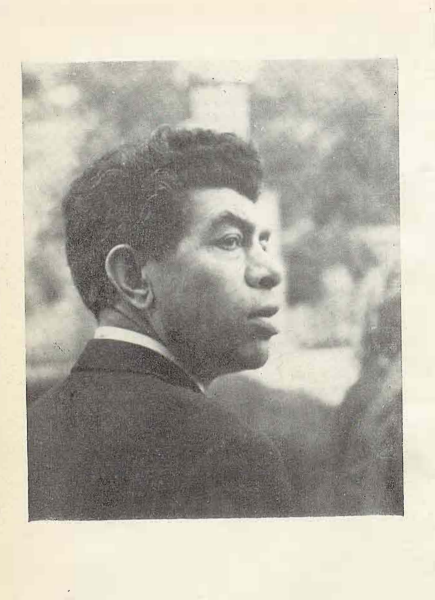
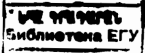
BLPETS BYPHSBERHSE'L



## DIFHS DPISHHSDI

# 



Արիստակեսյան Ա. վ. 142478

Ս 411 ա Պարույր Սևակ։ Մենագրություն. (վերահրատարակություն).— Եր.։ Սովետ. գրող, 1984.—400 էջ, 8 նկ.։

Մենագրության մեջ Հավաքված ու Համակարգված են մեծ բանաստեղծի կյանքի ու ստեղծագործության հետ կապված հիմենական փաստերը, վերլուծության են ենթարկվել նրա բանաստեղծական գործերն ու գրականագիտական ժառանգությունը։ Օգտագործելով Պ. Սևակի արխիվում պահվող նյութերը, Հեղինակը բացում է բանաստեղծի ստեղծագործական լաբորատորիան, տեղեկություններ տալիս նրա պոեմների, բանաստեղծական շարջերի ստեղծագործական պատմության վերաբերյալ։

4603010000 (37) 705 (01) 84 ԳሆԴ 84. **827** ቆ Ap2

© «Սովետական գրող» հրատարակչու**թյու**ն, ձևավորելու համար, 1988

#### ՄՈՒՏՔ

Բազմադարյան պատմություն ունեցող հայ բանաստեղծությունը այնքան է հարուստ ստեղծագործական վառ անհատականություններով, գեղարվեստական խոսքի կոթողներով, որ մեր օրերում դժվար է արժանի կերպով կանգնել նրա խոշորագույն դեմքերի կողջին, նոր էջ բացել նրա «դսկե մատյանում»։ Դրա համանակի սուր և խոր զգացողություն, գեղարվեստական մշակույթի բազմակողմանի իմացություն, ավանդույթների և համարձակ նորարարության զուգակցման կարողություն։

Պարույր Սևակը այդ Հազվագյուտներից էր. նրա անունը մեկընդմիշտ մտնելու է նոր ժամանակների հայ բանաստեղծության երախտավորների շարքը։ Նա մեկն էր իր իսկ երգած «մեծերից», ովջեր «ուշ-ուշ են գալիս, բայց ոչ ուշացած, ծընվում են նրանք ճիշտ ժամանակին» և «նոր օրենք ու կարգ 
ատհմանում», գեղարվեստական խոսքի նոր Հորիզոններ բացում հայրենի մշակույթի զարգացմանը նոր ընթացք տալու 
համար։

Ուղիղ երեք տասնաժյակ տևեց Պարույր Սևակի ստեղծագործական կյանքը, որ հագեցած էր բանաստեղծական նոր ուղիների անդադրուժ, խիզախ որոնուժներով, հայտնություններով ու հաղթանակներով, Իր ճանապարհն սկսելով հայ և համաշխարհային պոեզիայի ժի շարք դասականների անժիջական ազդեցությամբ, նա հենց սկզբից էլ ուներ նաև իր անկրկնելի ձայնը, ժաջերի ու ապրուժների աշխարհը։ Այդ ինքնատիպը գնալով խորացավ, հստակվեց, դարձավ հայրենի բաՆարվեստի մի ամբողջ թարմ հոսանք, ուր ամեն ինչ կրում է բանաստեղծական հղոր անհատականության վառ և անջնջելի կնիքը։

Պարույր Սևակը ջատ բան տվեց հարազատ ժողովրդին, մայրենի գրականությանն ու մշակույթին և դեռևս ջատ ավելին էլ կարող էր տալ, եթե վրա չհասներ անսպասելի ու անհեթեթ մահը..., Բայց ստեղծածով իսկ Պարույր Սևակը արդեն իրավունք ուներ իրեն տեսնելու այն մարդկանց շարքում, ովքեր իրենց գործով հարստացնում ու գեղեցկացնում են ժողովրդի հոգևոր աշխարհը.

> Ու հրջանիկ է իսկապես, Բախտավոր է նա միմիայն, **Որ** գարավոր ճամփաների Ինչ-որ մի նեղ խայմերուկում՝ Ամենևին չփնտրելով, Այլ ակամա-հանկարծակի Հեգ մարդկության կորուստեն**րից մեկն** է գտեռա Uphquif ւկան իր այրի մատեիչ չողի նիջևորդությանը։ Գտնում, սակայն չի Թարընում, Այլ տալիս է իր տիրոջը՝ Մարդկությանը, Վերադարձնում երա կորտծ դեղեցկության Կամ բարության, Ազնվության և կամ տիրա Մի Նշխարը, Մի մասունոր՝։ (11, 214)

Այս դիրջը բանաստեղծի կլանջի և դործի պատմությունն է, նրա Հայտնադործած «դեղեցկության և բարության, ազնըվության և սիրո» նշխար-մասունջների բացահայտման ու դնահատման մի փորձ։

<sup>. 1</sup> Պ. Սևակի պոհզիայից կատարված մեջրերումենրի ազրյուրը Երկերի ժողովածուի հրատարակությունն է, 6 հատործվ (I հատոր— 1972, II, III, IV հատորներ— 1978)։ Հրատարակչական հղումը ցույց տալու համար տեցստում հատորը նշվում է հռոմեական թվանշանով, էջը՝ արաբական։

Հատորներից դուրս մնացած դործերի, ինչպես և մյուս նյութերի աղբյուրները արվում են ասդատակի հղումներով։

#### ԸՆՑԱՆԻՔԸ։ ՄԱՆԿՈՒԹՅՈՒՆՆ ՈՒ ՊԱՏԱՆԵԿՈՒԹՅՈՒՆԸ

1828/29 թվականին Պարսկաստանի Սալմաստ դավառի ՀավԹվան գլ∢ւղի գաղԹականները, ռուս զինվորների ուղեկանցնելով Արաքս դետը, բաժանվեցին տարբեր ցությամբ, խմբերի և նոր բնակավայրեր փնտրեցին այն հողի արտեղից դարեր առաջ պարսիկ Շահ Աբբաս բռնակալը րռնի տեղահանել էր նրանց պապերին ու ապուպապերին։ Հայրենից ներգաղթողների առաջին Հոծ զանգվածից բաժանվելով, մի փոքրիկ խումբ բռնեց Շարուրի դաշտից լեռները ձգվող ձահապարհը և բնակություն հաստատեց բարձր ու լերկ սարերով շրջափակված մի հողակտորի վրա, որի միջով հոսում էր լեռ-<mark>նային աղբյուրներից գո</mark>յացած փո**ջ**րիկ գետակը։ Բնակավայրը իր ափսհաձև (թուրբերեն՝ չանախ) տեսքի համար կոչվեց (թե՞ այդանս կոչվել էր այն ժամանակներից, երբ Հորթումի ավերակներում հաստատվել էին Թուրքական քոչվոր ցեղերը) Ձանախչիւ

Գյուղի հիմնադիրների մեջ էր Սլո (Սողոմոն) Բաբլոյի բազմանդամ գերդաստանը։ Սլոյի որդիներից Ղազարը, որ գրաՀանա՞չ էր, Թե գրաճանաչություն նոր ձեռք բերեց, կարգվեց գյուղի քահանա և իբրև ժառանգություն իր որդիների ու Թոռների անուն-ազգանունից անբաժանելի դարձրեց «տեր» մասնիկը, իսկ ճյուղավորված տոհմը այնուհետև վերանվանվեց Տերտերանց։ «Տեր»-ը նախ ժառանգեց Ղազարի որդիներից նա, որ պապի անունով էլ կոչվում էր Սողոմոն և իր աշխատասիրությամբ, վար ու ցանք անևլու սիրով ու հմտությամբ զարմանք էր պատճառել համագյուղացիներին։ Գյուղի ավագ քահանայի՝ Տեր-Սողոմոնի երկու որդիներից ավագը, որ իր պապի՝ Ղազարի անունն էր կրում, ավարտել էր Էջմիածնի ճեմարանը։

«Գյուղացիք համոզված էին, որ շատ կարդալուց մարդկանց աչքերին կամ սև ջուր է իջնում, կամ խնլքներն են Թռցնում, Մեր գյուղացիք համոզված են եղել, որ իմ հայրական պապը,— գրել է Պ. Սևակը «Անցյալը ներկայացած» անտիպ ինքնակեն-սագրականում (1964 թ.),— «շատ կարդալուց գժվել է»։ Եվ անհիմն էլ չի եղել նրանց կարծիքը, Պատմում էին, որ նա՝ եզ-ներմ էլ չի եղել նրանց կարծիքը, Պատմում է վար անելու և ինչ-որ գիրք թացելով՝ մոռանում է ոչ միայն լծված եզների գո-

յությունը, այլ**և այն, որ սերմաց**ուի ու<mark>թ փ</mark>թանոց պարկերը չի իջեցրել ջորուց։

Պապիս գժվածության մասին այսօրինակ տասնյակ այլ ապացույցներ էլ էին պտտվում։ Բայց հետագայում, 80-ական թվականների վերջերին, նրա հատ ու կենտ ժամանակակիցները սկսեցին հիշել նույնքան և ավելի ապացույցներ՝ այս անգամ էլ այն մասին, որ պապս ոչ թե խելագար էր, այլ... համարյա թե մարգարե, որովհետև... «Օղորմածիկը ինչ որ ասում էր՝ կա-տարվեց...»<sup>1</sup>:

Իսկ պատմում են, որ տիրացու Ղազարը ասում էր, Թե երկրնքից «Թռչող դշերի» նման «մաշինաներ» կգան և երկնքից կրակ կթափեն մարդկանց ու երեխաների գլխին, որ թելերի միջով լույսը կգա, իսկ երբ կոճակը սեղմես, տունը կլուսավորվի և ուրիշ «անհավատալի» բաներ։ Պատմում են նաև, տիրացու Ղազարը իսկական «ռանչպար» էր, հողը սիրող ու հողի լեզուն հասկացող մարդ, որը աշխատանքից հոգնել չգիտեր, իսկ նրա մյուս եղբայրը՝ Ռստոն (Արիստակես), մի բընածին մաթեմատիկոս, որը ամբողջ գավառի անպաշտոն Հողաչափն էր և գիտեր բոլոր հողակտորների չափսերը։ Տիրացու Ղագարը, որ պատրաստվում էր արդեն քահանա օծվելու և ժառանգելու հոգևոր դասի «տեր» տիտղոսը, 1905 թ. մահանում է վաղաժամ, անչափահաս զավակներին Թողնելով իրենց պապի՝ Տեր-Սողոմոնի խնամքին։ Ղագարի որդիներից ավագը՝ Վահանը, որ գյուղի «դալի ջիգիԹներից» է եղել, կարդալ ու գրել է սովորել, իսկ կրտսերին՝ 1892 թ. ծնված Ռաֆալելին րախտ է վիճակվել միայն հագիվ գրաճանաչ դառնալ։ ամուսնությունը գլուղում սովորություն է հղել։ Իսկ Տեր-Սողոմոնը մտածել է նաև իր կենդանության ժամանակ տեսնել թոռներին արդեն ընտանիք կազմած, մեռնել՝ **Հավատա**ցած լիննլով, որ իր վաղամեռիկ որդու «օջախի ծուխը չի մարի», մանավանդ կրտսեր Թոռը՝ դինվորական ծառայության ենթակա։ Եվ տասնութամյա Ռաֆայելին ամուսնացնում է 14ամյա Անահիտի հետ։ Բայց Տեր-Սողոմոնին չի վիճակվում տեսնել իր իղձը կատարված։ Նա մահանում է 1915 թվականին,

<sup>1</sup> Ինֆնակենսագրությունը պահվում է Գ. Սևակի ձեռագրերում։ Այսու֊ հետև բոլոր այն մեջբերումները, որոնց աղբյուրը չի նշվում, քաղված են բա֊ Նաստեղծի ձեռագրերից։

իսկ Ռաֆայելը, դեռ զավակ չունեցած, զորակոչվում է և մասնակցում ռուս-տաճկական կռիվներին։ Ռուսական զորքի նահանջից հետո վերադառնում է գյուղ։ Սկսվում են ազգամիջյան ու քաղաքացիական կռիվները։ Գյուղացիք ստիպված են լինում երեք անգամ լքել գյուղը, մինչև որ վերջնականապես երկրում հաստատվում է սովետական իշխանություն։

Տեր-Սողոմոնենց Ռաֆայելի և Հունանենց Անահիտի ամուսնության տասնչորսերոր<del>դ տարում ծնվում է նրանց երկրորդ</del> տղան (առաջինը մահացել էր)՝ ապագա մեծ բանաստեղծը։

√Պարույր Սևակը (Ղազարյանը) ծնվել է 1924 Թվականի Հունվարի 26-ին\ Վեդու շրջանի (այժմ Արարատ) Չանախչի (այժմ Սովետաշեն) գյուղում։ Նորածնին կնքահայր է դարձել համագյուղացի Մադոյենց Խաչատուրը, այգեգործ մի մարդ, որի տնկած ընկուզենիները հայտնի են ամրողջ գյուղում» Խաչատուրը նորածնի անունը Պարույր է դրել ի պատիվ նույնանուն սպայի, որի զինվորն է եղել ինքը՝ կնքահայրը։

«Այն տունը, որտեղ ես ծնվել եմ… Բայց տուն չպիտի ասեի, այլ նկուղ՝ այս բառի ոչ պատկերավոր իմաստով. եթե իմ պապերի հսկայական գրադարանից մնացել էր միայն Նարեկը՝ հրդեհի սպին կաշվե դեմքի վրա և որբացած՝ զրկված ընթեր-ցողից, ապա նրանց երկհարկանի տնից էլ մնացել էր լոկ այն, որ չի վառվում՝ գետնափոր նկուղը»,— գրել է բանաստեղծը նր չի միայն էր լոկ այն,

Այդ տանն էլ ապրել է Ռաֆայելի ընտանիքը, մինչև որ Հնարավորություն է ունեցել նոր տուն կառուցելու։ Իսկ ի՞նչ էր ներկայացնում իրենից այս նոր տունը, որի տանիքի տակ մեծացել է Պ. Սևակը և որտեղ ապրել են բանաստեղծի ծնողները մինչև 1966 թվականը։ Կավածեփ պատերով և Հողածածկ տանիքով մի շինություն, որը Հինգ մաս ուներ. գոմ, մարագ, էյ-

<sup>1</sup> Բանաստեղծի կենդանության օրոր իրրև նրա ծննդյան օր միշտ նրջվել է հունվարի 26-ը։ Բայց անընդհատ խոսվել ու ասվել է, որ նա ծնվել է
հունվարի 24-ին, իսկ հունվարի 26-ը եղել է Պ. Սևակի ծննդի գրանցման
օրը։ Բանաստեղծի բոլոր փաստաթղթերում, ինչպես եաև զանազան կարգի
նշումներում, իրրև ծննդյան օր նշված է 1924 թ. հունվարի 26-ը։ Բայց
«Սայաթ-Նովան և միջնադարյան տաղերգուները» անավարտ ուսումնասիրության ձեռագրում, որ բանաստեղծի ամենավերջին ձեռագրերից է, 1971 թ.
հունվարի 24-ի նշումի կողջին Պարույր Սևակը ավելացրել է՝ «ծենդյանս
օրը»։ Ճիշտը, ամենայն հավանականությամբ, հունվարի 24-ն է։

վան, Հարատուն և օթախ։ Վերջինս այն սենյակն էր, որտեղ ապրում էր ընտանիքը։ Սենյակի կահավորանքը կազմում էին փայտե Թախտերը, որոնցից մեկի վրա հավաքվում էր՝ անկոդինը, ալրի մեծ փեթակը, որի վրա դրվում էին ձավարի, սիսնռի լի պարկնըը, լավաշը և ամենօրյա գործածության զանազան իրեր։ Դռան հտևում իր Հաստատուն տեղն ուներ ջրով լի կուժը։ Սենյակի միջից բարձրացող հաստ սյունը ոչ միայն տանիքի հիմնական գերանի հենակն էր, այլև զանագան իրերի ու առարկաների (սրբիչ, ասկղների բարձիկ, Թել ու կոճակի տոպրակ և այլն), նաև նավթի լամպի, նավթ չլինելու դեպքում՝ ձենի ճրագի կախարան։ Սենյակի կենտրոնում Թոնիրն էր, որի վրա ուշ աշնանից սկսած մինչև գարնան վերջը դրվող քուրսին և՜ ճաշասեղան էր, և՜ գրուցասեղան, հետո՝ նաև գրասեղան Պարույրի համար։ Իսկ Թոնիրը ոչ միայն լավաշ Թխելու, Հաշ հփելու, խորոված անելու Համար էր, այլև տաքացնելու։ ահա քուրսու չորս բոլորը նստած, ոտները Թոնրի մեջ կախած տաքանում էին գյուղացիները ձմեպվա երկար գիշերներին և զրուցում անհայտ աշխարհներից, անցյալ օրերից ու ապագալից, հին-հին մարդկանցից, լսում էին սուրբ գրքի պատմություններն ու առակները, պատմում Հորի տանջանըների, Հուդայի մատնության մասին։ Իսկ գյուղական պատանու համար, ձմեռվա երկար գիշերներին, երբ որևէ զբաղմունք, մանավանդ հյուրերի ներկայության դեպքում քնելու հնարավորություն էլ չկար, այլ բան չէր մնում անել, քան մտնել քուրսու տակ և հափշտակությամբ լսել մեծերի պատմությունները։ Այդ պատմությունները շատ բան էին տալիս Պարույրի երևակայությանը, տպավորվում նրա մեջ, իսկ հետագայում նա սիրով գրի էր առնում դրանք։

Տան առջևի մասում փռված էր խնձորի, ծիրանի ու սալորի փոքրիկ այդին, որը բանաստեղծը հետո կարոտով էր միշտ հիշում, իբրև մանկության «անմոռուկներ»-ից մեկը.

> Զոր մասրենու մի հին չափար, Որ այգին է շրջապատում, Չափարի տակ առյուծարար Մրափում էր մեր չայ կատուն։

Ձափարի տակ մի չար եղի**եջ** Շուլալվել է փշատենուն Եվ մերթ ընդ մերթ դաղում է ինձ Երբ Նրան եմ ես մոտենում։

Եղինջի մոտ՝ մի թուփ խոնարհ, Թփի վրա մի վառ զատիկ, Թփերը թաց, կիսախոնավ, Շաղված չողով կաթիլ-կաթիլ։

(I, 120)

Մննդավայրը ոչնչով աչքի չէր ընկնում, բացի... խոր ձորերից ու քարքարոտ, կանաչազուրկ սարերից։ 40—50 տարի
սրանից առաջ գյուղում «Հարթ ու Հողածածկ տանիք չուներ
միայն եկեղեցին,— գրում է բանաստեղծը «Անցյալը ներկայացած» ինքնակենսագրության մեջ,— գարնանը թզաչափ խոտ
էր ծփում տանիքների վրա և նրանց մեջ եկեղեցին, իր թիթեղե
դեղինով, հիշեցնում էր կանաչի մեջ ծնրած ուղտ։ Չլիներ նա՝
կարելի էր կարծել, թե գյուղն ունի մի ընդհանուր տափակ տանիք, տները մեջք-մեջքի էին տվել, Հպվել իրար, ինչպես բուջից
հալածված անասունները, իսկ եղած ծուռտիկ-մուռտիկ փողոցներն էլ (ամոթ է փողոց ասելը) այնքան էին նեղլիկ, որ
Տեառնընդառաջի տոնին չափահաս երեխաները, խարույկների
վրայից թռչկոտելով՝ կրակ էին տանում գյուղի մի ծայրից
մյուսը՝ ոչ թե փողոցներով, այլ տանիքների վրայով...»:

...Տներն այն խեղճ, Խոնավ, միին ու ծիսախեղդ, Կրված, Թերված իրար վրա՝ Մեկը վերև, մեկը՝ ցածում, Մեկը մեկից խարխուլ ու ծուռ... Հյուղակներն այն, որոնց վրա Փովում էր մի համատարած Խարխուլ կտուր....

Կաուր, որտեղ ծուռաիկ մեջքով, Իր իսկ տեսքից ինքն էլ գժգոհ, Խոտի դեղն էր Թառում, որի Ավելի խեղճ օրինակը՝ Ծուռաիկ գեզը չոր աթարի

(111, 10-11)

Իսկ գարնան վերջից մինչև աշուն, աների ճակատները կամ էյվանները զարդարում էին ավելուկի, սպիտակ բանջարի հյուսգերը, աշնանը՝ կարմիր պղպեղի շարանները։ Լեռնային փոքրիկ գյուղը կտրված էր ոչ միայն մեծ աշխարհից, ոչ միայն մայրաքաղաք Երևանից, այլև շրջանային կենտրոն Վեդիից։ Ճանապարհներ չկային, միակ փոխադրականը ավանակն էր կամ ջորին, բացառիկ դեպքերում՝ ձին։

Նորը դժվարում լոթ ճանապարհների խաչմերումում (ե՜կ ու գտիր),
վատագույն դեպքում՝ ավեր ջրաղացի բակում»<sup>1</sup>:

Ի միջի այլոց, բանաստեղծի ավագ Հորեղբայրը, որին - մեծ Հայրիկ են կոչում, ամբողջ Վայոց ձորում Հայտնի է իր «Թուղթ անհլու» «բժշկությամբ»։ Նահապետական սովորույթները, վար**չն** ու բարքը, կենցաղը, որ այնքան խոր արժատներ ունեին չանախչեցու Հոգում, Հետո աստիճանաբար պիտի իրենց տեղը զիջեին նորին, որը գալիս էր լուսավորուԹյան (գիրք, խրձիԹըններբարան), Հանապարհաշինունյան, արտադրունյան ժամանակակից գործիջների, սոցիալական վերափոխումների միջոցով։ Իսկ մինչ այդ գյուղը և նրա բնակիչները ապրում էին կյանքով, որ հատուկ էր հղել տասնյակ դարեր առաջ ապրած իրենց նախապապերին։ Ցուրօրինակ էր անցնում նաև մանուկների, պատանիների և երիտասարդների կյանքը։ Գարնանն ամռանը գյուղը իսկապես նման էր մեղվափեթակի՝ մեծից փոքրը իր աշխատանքն ու անելիքը ուներ։ Վար ու դանք, Հունձ ու կալս, խոտհունձ, ձմեռվա վառելիքի հայթայթում, ոչխարակիթ, ձմեռանոց ու ամառանոց, գառնարածություն, Հորթարածություն։ Չանախչեցու մանկությունը սկսվում էր գառնարածությամբ.

> իմ օրորանն էր հեռու մի գյուղակ, Սապատ տանիթով ծխոտ մի հյուղակ, Ուր մանկությունն իմ ոչ որ չի խարհլ Խաղալիջներով։

<sup>&</sup>lt;sup>և</sup> «Սովհտական գրականու**թյուն»**, 1960, **»** 11։

Պաղ ալիջներով Լվացվում անփուլի, դեմքո էի սրբում Ինչով պատահեր, մեծ մասամբ Թևջով, Եվ, լեցուն սիրով ու անրջանքով Ու մի կարոտով, որ անուն չունի, Դաշա էի ելնում դառների հետքով։ (I, 186)

Գառնարածությանը փոխարիննվու էր գալիս հոսաղությունը, հորիվարությունը, հետո՝ մաճկալությունը, մանգաղով հունձ աննլը, գերանդիով խոտ հնձելը, սայլապանությունը։ Եվ պատանության տարիներին Պարույրը «մասնագիտացել» էր գյուղական թվարկած և չթվարկած աշխատանջների մեջ։ Հետագայում էլ, ուսանողական տարիներին, ամառային արձակուրդի ժամանակ գյուղում միշտ մի աշխատանջ «ճարվում» էր իր համատը՝ ֆուրգոնով ծխախոտ էր տեղափոխում դաշտից չորանոց, աշխատում էր կալում։ Մանկական տարիներից սկսած նա սեփական մաշկով զգացել ու ապրել է աշխատելու և՛ ջաղցոությունը, և՛ դժվարությունը, և իր առաջին սիրո երազանջները կապել է հենց գյուղի հետ, գյուղական աշխատանջի ու կյանջի հետ.

...Ես մի երազ ունեի պատանության օրերում, Երբ արթնացնլ էր Հոգիս սիրո ճորեկ հովերից. Այդ հողաշեն ծաժկի տակ, հարսանեկան շորերում Տեսնել նրան, ում համար եռ կանցնեի ժովերի՞ց։

— Կապրենք մեկտեղ, բախտավոր։ Դաշտից ես տուն կդառնա։! Արդեն Հոգնած ու դադրած, բայց վաստակած, ինքնագոհ։ Մայրս, կովկինը ձեռքին, տուն կմտնի, մինչդեռ նա Սուփրեն գետնին բացելիս ինձ կժպտա գողեգող։

Մինչ հավաքի նա սուփրին՝ սարին, ձորին ու հանդին Իրիկունը կիչնի ցած, ու ես մի կողմ կնհաեմ Իմ մանգաղը հեսանվող կամ իմ որվող գերանդին,— Հո չպիտի մթան մեջ իմ մատները կտրատեմ...

Խոտի դեզը տանիքից, րակից այդին կրուրի, Ու ծղրիդի երգի տակ, նվագի տակ այգ վարպետ, Ծածկված նախշուն վերմակով՝ քուն կմտնենք կտուրին, Իսկ կողջներիս՝ մի ջեջիմ՝ կամ Հնամաշ մի կապերտ... (1, 236—237) Արորը, գունանը, սայլը, եզ ու ձի (ձիհրի, հատկապես լավ խնամված ու վարգող ձիհրի հանդեպ պաշտամունք ուներ) սիրող, նրանց հետ իր մանկությունն ու պատանեկությունը անցկացրած Պարույրը, ընդամենը մեկ տասնամյակ հետո, ականատես եղավ նրանց վերացմանը։ Արորին ու գունանին փոխարինեց տրակտորը, սերմնացանին՝ շարքացանը, իսկ այնքան սիրելի, մարդուն հավատարիմ ձին, նրա դարավոր փոխադրականը, ավտոմեքենայի բեռ դարձայի։

Անսահման սերը դեպի հողը, հողի մշակությունը, ծառն ու ծաղիկը, որ դալիս էին մանկությունից, Պարույրի երկրորդ էությունն էին։ Հայրենի դյուղում, սարավանդի վրա տուն կառուցելու, տան չորս բոլորը այդի դցելու, «ածուների թմբով շրջանակված մարդերում» բազմադույն, բազմատեսակ ծաղիկներ ու 
վարդեր աճեցնելու երազանքը ի վերջո նա իրադործեց 60-ական 
թվականներին։ Դժվարությամբ ու չարչարանքով պապենական 
կոշտացած հողում կառուցեց առանձնատուն և սեփական ձեռքերով մաքրեց հողը քարերից, մոլախոտերից, փխրեցրեց 
ու պարարտացրեց, տարբեր տեսակի խնձորի, տանձի, դեղձի ծառեր տնկեց, վարդենիներ ու ծաղիկներ աճեցրեց 
և ամենայն լրջությամբ մտածում էր՝ օրերից մի օր թողնել 
բանաստեղծությունը ու... զբաղվել այդեգործությամբ.

Այցելում ես ոիրով ամեն Թփի. Մոտենում եո զգույշ, Անհունորեն բնջուշ Ձեռք ես տալիս, կարձես բարևում ես հերթով. Կոր ցողունին մեկի՝ խաչափայտ ես տնկում, Հիանում ես մեկի փարթամ ձաղկաթերթով, Մնկի արմատները փարում բրչով փայտի, Իսկ այս մեկի մասին— հասունության առթիվ— Շոյիչ մի խոսք ասում...

(I, 216)

Աշխույժ երեխա էր Պարույրը։ Տարի չի եղել, երևի, որ ոտքը կամ ձեռքը չջարդեր կամ որևէ վնասվածք չստանար։ Խաղերի մեջ . Տմուտ էր ու Տամարձակ։ Գյուղում տարածված խաղերն էին լախտին, Տոլը, աթուրման, պահմտոցին, Տարաբըստը, բըռը, բեգի ետևը։ Վերջինս խաղում էին երկու խմբի բաժանված՝ գարնան կամ աշնան գիշերներին։ Ցուրաքանչյուր խումբ ունհր իր ավագը՝ բեգը, որը պարտավոր էր իր խմբին այնպիսի ապահով տեղ Թաքցնել, այնպիսի ճանապարհներով տանել, որ հակառակորդը չգտներ, կամ՝ հետապնդելու դեպքում՝ կռահեր հակառակորդը չգտների ու պատանիների այս ավանդական խաղերին վերափոխվող կյանքն ու դպրոցը ավելացնում էին նաև նորերը՝ «կարմիրներ ու սպիտակներ», «կռիվ-կռիվ», և այլն.

> Ամեն մեկը աշխատում էր «կարմիր» լինել, «Բուրժույ» լինել ոչ մի տղա չէր հանդուրժում... (111, 43)

Գարնան վերջերին, երբ սկսվում էր խոտհունձը, հոտերն ու անիրը թողնում էին գլուղը և բարձրանում լայլաղ.

вայլաղ տահող ճամփան բանում
Ասես երկինք է քեղ տանում
Ձգվում է նա ոլորվելով,
Մեկ՝ ընկնելով, մեկ՝ ելնելով
Կախվում է նա կիրճի վրա՝
Ասես նրա խորքն է չափում,
Թառում է նա լանջին լեռան՝
Ասես խաղում «տափուկ-տափուկ»,
Հետո կատարն է րարձրանում՝
Ասես մի պահ շունչ է առնում
Այն կալաչափ տափարակին,
Ուր երբ արևն է խոնարհվում,
Թվում է, Թե ձեռքդ պարզեո
Կհասցնես արեգակին։

(111, 15—16)

լուց Տետո սկսվում էին խաղերը։

այս խաղերը, որ հասուն տարիներին մանուկ օրերի հաճույքով

ու խանդավառությամբ խաղում էր իր երեխայի հետ։ Իսկ երբ իջնում էր մուքը, սրնգի «ոլորուն ու անբառ երգով» արոտներից ետ էին դալիս ոչխարների ու գառների հոտերը, նախիրը, երամակը, և ամբողջ յայլաղով մեկ տարածվում էր.

> Ցուլի մզգյուն, ձիու խրխինջ, Ուլի մկկոց, գառան մայուն, Հորβին կանչող կովի բառաչ, Ճղձղոցը կթվոր կանանց։ (111, 54—55)

Կիթն ավարտելուց, ուլ ու գառներին, հորթերին, կաթը տե⊿ ղավորելուց հետո, սարվորները հավաքվում էին արխաջի մոտ, նստոտում գետնին, սալաքարերին և լուսնի արծաթ լույսի տակ լսում հովվի նվագը.

Գեղգեղում է արինգե անուշ,
Մեկ դառնում է թույլ ու անուժ,
Մեկ հնչում է ուժգնությամբ
(Բարակ ձայնը դառնում է թավ),
Մեկ հնչում է զվարթորեն
(Պատահել է ասես մի բան).
Մեկ ընկնում է ոարհր-ձորեր
(Կորցրել է ասես ճամփան).
Մերթ լալես է, մերթ ծիծաղում,
Մերթ՝ աղաչում ու մերթ՝ ծաղրում,
Մերթ գնում է հեռո՜ւ-հեռո՜ւ,
Մերթ էլ հանկարծ գալիս է մոտ...
Որջա՜ն ցավ կա այս երգերում
Եվ որջան սե՜ր, որջան կարո՜տ...
(111, 56)

Յայլան, որ կոչվում էր Նավչալու, միայն յայլա չէր, այլ նաև կենդանի հիշողություն՝ կապված այն ձորերի, քարերի, սառնորակ աղբյուրների հետ, որոնք սիրելի էին բանաստեղծին մանկության ու պատանության տարիներին. սկզբնական շրջանի շատ բանաստեղծություններ գրվել են հենց այդ վայրերում։ Յայլան սիրելի էր նաև նրանով, որ բանաստեղծը հնարավորություն էր ունենում բանջար, սունկ հավաքելու, իսկ դրանք նրա ամենասիրելի գրաղմունքներից էին։

Լեռնաշխարհը իր ձոր ու կիրձևրով, քար ու քարափներով, ծմակներով ու քերծերով, «մի բահ ջուր» տվող աղբյուրներ<mark>ով,</mark> խոտ ու ծաղիկների արբեցնող բույրով, Հանկարծակի բացվող գարուններով ու երկարատև ձմեռներով, գյուղացուց երկու տ<mark>ակ</mark> կաշի Հանող ամառով և վաստակած աշունով մանկության տարիներից Պարույրի մեջ ներարկել է կենդանի բնության սուր րգգացողություն։ Ժլատ է հղել բնությունը այդ լեռնաշխարհի նկատմամբ։ Բայց իր աղջատությամբ Հանդհրձ նա Հարուստ էր անփոխարինելի պատանու Համար, որ սիրահարված էր ծննդավայրին. նրա յուրաքանչյուր խոտն ու Թուփր, աղբյուրն ու առուն, սարավանդն ու ձորակը, ավերակված ջրաղացն սարն ի վեր ձգվող կածանը, քարալըների առջև արձանացած ժայռերը և վաղուց անհետացած անտառի գոյությունը հիշեցնող Տատ ու կենտ եղևնիները, վայրի տանձենիներն ու գուժիկները ձորակներում, ամեն-ամեն ինչ ծանոթ էր բանաստեղծին *Տարազատ*,

Կա մի աշխարհ՝ մեր աշխարհում՝ ինձ հարազատ, ձեզ անժանոթ, Ուր էլ լինեմ՝ կանչում է նա հազար ձայնով ու սրտագին, Ապրում է նա իմ հոգու մեջ իբրև անրառ, համր կարոտ, Իրթև լեգենդ դեռ չգրված, իբրև մի երգ անսրագիր։

Այդ աշխարհում կան սեգ լեռներ, որ վիթիարի բուրգերի պես Բարձրանում են ու մխրճվում ամպերի մեջ հրակարմիր, Եվ քարափներ, որոնց վրա հին օրերի կուռջերի պես, Մուն ժայռերն են արձանանում՝ ցլագլուխ-ձիամարմին։

Այստեղ լեռան լերկ լանչերին, սալ քարերի արանքներում Արեգակն է փշրում իրեն ծիածանվող հայելու պես. Գարնանային մոլուցքի մեջ՝ գետն այլևս չի համբ!-րում, Եվ պոկելով արմատներից հին թարդենուն խաղաղ ու վես, Գերեվարած դրոշի պես ցույց է տալիս իր ափերում։ (1, 165)

Գարնանը, երբ արβնանում էր ընությունը և մտնում իր տարերքի մեջ, յուրաքանչյուր քար կամ փչակ դառնում էր «բնակարան» պատանու համար. մի դաշտից մյուսը, մի ձորակից մյուս սարավանդը, մի ժայռից մյուսը անցնելով և ծաղիկների, բանջարների, հատապտուղների ետևից ընկած՝ մթնեցնում էր բանջարների, հատապտուղների ետևից ընկած՝ մթնեցնում էր րի ու ծաղիկների մեջ պառկել լեռնային գետակի **ափին և նա**յելով ջրերին՝ հոսել նրա հետ, լսել բնության համերգը, ձուլվել խոտերին ու ծառերին.

Կա մի բուրմունք խոտերի մեջ, շաղոտ-շողոտ Թփուտեերում, Բուրմունք, որից և՛ քաղցում ես, և՛ հագենում՝ միաեզամից. Կան տղբյուրներ, որ դնչիկով վայրի այժերն են պղտորում, Ինչպես հոգին բանաստեղծի պղտորվում է երգի ժամին։

(I, 166)

Հողի հետ կռիվ տվող գյուղացու համար պահված էր նաև ուրիշ մի կյանք. երբ վրա էր հասնում լեռնային գյուղի աշունը, սկս։[ում էր հարսանիքների, ծնունդ-կնունքների, խրախճանըքիֆերի՝ քրտինքով վաստակածը վայելելու շրջանը։

> Աշունն էլի դրաղվում է հերկարարի իր փեշակով, Նա օրե ի բուն աշխատում է, Իսկ գյուղացին՝ հանդստանում, Երբ աղունը տուն է դալիս Ծաեր սայլով կամ իշուկով, Երբ աղվում է ԹԲու-Թուրշին, Նորոգվում է Հոշկան ջուրսին, Ու լորացած ցան-փԹիթը ամրոցի տեսք է ստանում։

Լեռնաչիարհում աղբյուր-վաակ Իրենց սնդիկ մարմնի վրա նորից հագնում են ապակի, Մինչ տներում՝ ներսի տաջից՝ Ապակիներն ուրախունիամբ ընթ են լինում աննպատակ։

Ղավուրման է ամեն քենրի Աղ ներծծում ու ճարպ հալում։ Ամեն կողմից կանչում խաշի, Հարիսա են անվերջ հարում։ Այստեղ՝ ծնունգ, Այնտեղ՝ կնունջ,

(IV, 93-94)

անցնող ճանապարհի մասում բացիլ ուտեստեղենով, իսհիչչով

ծանրաբեռնված սեղան. իսկ հարսանքավորները պարտավոր կին մի պահ շունչ քաշել սեղանի առաջ, մի-մի բաժակ օղի կամ դինի խմել տանտիրոջ հետ՝ ընդունելով նրա բարեմաղթու-Թյուններն ու շնորհավորանքները։

Բանաստեղծի մանկության ու պատանեկության տարիները անցել են նահապետական վարք ու բարքով ապրող մարդկանց մեջ, մարդիկ, որոնցից շատ քչերը կարող էին իմանալ, որ աշխարհում կա... հինգ-վեց ազգ և նույնքան էլ պետություն՝ հայր, ռուսը, Թուրքը, պարսիկը, ինգլիզը, գերմանացին, իսկ մյուսների Համար ազգություն ու պետություն էլ գոյություն չունեին, կային միայն՝ քրիստոնյաներ ու մաՀմեդականներ և ուրիչ ոչինչ, մարդիկ, որոնց Համար գրագետ, ուսումնական մարդը Հավասարադոր էր աստծո, որոնք աստվածապաշտ էին և աստվածավախ՝ այս բառերի Թե՛ փոխաբերական, Թե՛ ուղղակի իմաստով։ Նորը, որ անսովոր էր ու անծանոր, դժվարությամբ էր իր ճանապարհը բացում և դեռ չէր դարձել առօրլա, մանավանդ տարեցների համար, որոնք պահում էին հին հավատի պատգամներն ու պատվիրանները։ Գլուղից դուրս կար գրենե ավերակ մի մատուռ՝ Թաղա վանք, իսկ դրանից քիչ հեռու՝ ժայռերի մեջ փորված Սուրբ Սարգիսը, որոնք կրոնական տոնախմբությունների վայրեր էին։ Հաճախ ուխտավորների փոջրիկ քարավանը ձդվում էր դեպի հարևան Ձնջրլու գյուղի XIII դարից կանդուն մնացած Սուրբ Կարապետը, իսկ ավելի շատ՝ Վայոց ձորի (Եղեգնաձորի) սրբավայրերն ու պաշտամունքի վայրերը՝ Սուրբ Խաչ, Գնդեվանք, Կարմրավանք... Ուխտագնացների խմբերից անպակաս էին երեխաները, որոնց Համար ուխտագնացությունը հետաքրքիր ու հաճելի ճանապարհորդությո**ւն** էր դեպի «անհայտ աշխարհներ», ծիսակատարություններն տանախմբությունները «ուրախ Հանդեսներ» էին։ Մանկական տարիներին այդ ուխտագնացություններից ու տոնախմբություններից ստացած վառ տպավորությունները Հետագայում անկասկած քիչ դեր չեն ի։աղացել «Անլռելի գանգակատուն» պոեմի մեջ Համանման տոնախմբությունների պատկերները ստեղծե֊ լիս.

> Ամեն մատուռ Հավաքավայր, Եվ ամեն վանք՝ ուխտատեղի։ Ու վանք տանող ամեն ճամփա ու սայլուղի Նախշըվում են ամեն տեսակ ոտնահետբով.



Z

Տրեխավոր, մաջիկավոր, բոբիկ ոտ**բով** Վանջ են գնում

Հեռու-մոտիկ ամեն գլուղից։ Տան առաջնեկ գառը՝ կապված էշի վզից, Առաջ վազում, կախ է ընկնում, շուրջը նայում, Ու տանջվում է այն հարկադիր ու կեղծ հազից, Այնինչ ջորու մեջքին կապված Ջնգվնգացող սև կաթսայից՝ Ինչպես ասպետն իր ղրահից՝

Մի զառ խորող, Գոռող-գոռող,

Pր կատարն է մեկ դուրս հանում,

Մեկ՝ ներս տանում,
Եվ թափ տալով իր թևերը Հրանման՝
ՉՀրկիզող կայծերի խուրձ
Ու բոցեր է ցրում իր շուրչ։
Եվ սայլերն են առաջ սողում՝
Լժից պոլուկ բեռնավորված
Աղմըկարար ճիժ ու պիժով,
Աման-չաման-կուլա-կուժով,
Այբերն ածուխ աղջիկների անժուխ բոցով,
Նորածընի օրորոցով։

(VI, 94—95)

Լինելով ծնողների մինուճար որդին, Պարույրը մանկությունից մշտապես զգացել է նրանց հոգատարությունն ու փայփայանքը։ Ծնողների սերը անցել է նաև ազգականներին ու Հարեվաններին, որոնք նույնպիսի սիրով էին նայում Պարույրին։ Եվ այդ խոր սերն ու Հոգատարությունը մանկությունից Պարույրի մեջ պատվաստել էին նվիրվածություն հարազատների հանդեպ, արյունակցական կապի սրբազան գգացում, անկեղծ ու ջերմ սեր շրջապատի մարդկանց, հատկապես մոր հանդեպ։ Ահա թե ինչ է գրում բանաստեղծը գրառումների մի ծոցատետրում իր մոր՝ Ազիի (ինչպես կանչում էր նրան) մասին. «Իմ մայրը մի կին էր, որի համար դժբախտության հասկացողությունը ան-Հասկանալի մնաց ամբողջ կլանջում։ Ամբողջ կլանքում նա իրեն դժրախտ է համարել, ալդքանով էլ, իսկապես, դժրախտությունը ահավոր ճշտությամբ ապրելուց հեռու մնալով։ Նրա Համար դժբախտություն էր և՛ իսկապես տրադիկականը, և՝ առավիլ ևս կոմիկականը հասոր ուջ դեղելը, Թեյի գդալների The fee flow The ... 18

-2 - 3 marsh 12

պակասը, աման ջարդվելը, պարանի կորչելը։ Բանաստեղծական հոգի էր նա, աշխարհը ողբերգականորեն վերապրող, անհանգիստ, անհագ հոգի, որքան, իհարկե, զորում էր նրա գեղջկական պարզ, ոչնչով չաղարտված արտաջին էությունը։

Ես նրանից ժառանգել եմ չափազանց շատ, այնքան շատ, որ մեծագույն մասով փոխարկվել է ուղիղ Հակադրության»։

Հարազատ մոր, ընդհանրապես մայրության հանդեպ ունեցած անսահման սերը, որդիական նվիրվածությունը 1955 թ., Մոսկվայում ծնունդ են տվել այնպիսի մի բանաստեղծության, որը մեր պոեզիայում մոր ու մայրության մասին եղած լավագույն գործերից է.

> Այս ձեռքերը՝ մո՜ր ձեռքերը, Հինավուրց ու նո՜ր ձեռքերը...

Ինչե՞ր ասես, որ չեն արել այս ձեռքերը... Պսակվելիս ո՞նց են պարել այս ձեռքերը՝ Ի՞նչ նազանքով, Երազանքո՞վ։

Ինչե՞ր ասես, որ չեն արել այս ձեռջերը... Լույսը մինչև լույս չեն մարել այս ձեռջերը Առաջնեկն է երբ որ ծնվել, Նրա արդար կաթով սնվել։

Ինչե՞ր ասես, որ չեն արել այս ձեռբերը... Զրկանը կրել, Հոգս են տարել այս ձեռբերը Ծով լռությա՜մբ, Համբերությա՜մբ։

Քար են շրջել, սար են շարժել այս ձեռքերը... Ինչե՜ր, ինչե՜ր, ինչե՜ր չարժեն այս ձեռքերը՝ Նո՜ւրբ ձեռքերը, Սո՜ւրբ ձեռքերը։

...Եկեց այսօր մենց համբուրենց որդիաբար
Մեզ աշխարհում ծնած, սնած,
Մեղ աշխարհում շահած, պահած,
Մեզնից երբեջ չկշտացած,
Փոշի սրբող, լվացք անող,
Անվերջ դատող, անվերջ բանող
ա՜յս ձեռջերը,
Թող ար ճաքած ու կոշտացած,
Բայց մեզ համար մետաքսի պես

խա՜ս ձեռքերը։ (I, 169—170)

Հինգ տարեկան էր Գարույրը և արդեն կարդում էր ու գրում, րայց առանց դպրոց գնալու։ Ավելի ճիշտ, գնում էր, բայց ոչ «օրինական» ձևով։ Պապենական տունը, որ դեռևս ամբողջովին ավերակված չէր, և որտեղ ապրում էին այդ տարինե. րին, չատ մոտիկ էր խրճիթ-ընթերցարանին։ Իսկ խրճիթ-ըն-Թերցարանն էլ գյուղի դպրոցն էր, և Պարույրը ոչ մի «բացակա» չունեցող նրա «աշակերտը»։ Տեսնելով, որ Պարույրը շատ լավ է սովորում ու ամեն ինչ հասկանում է, ուսուցիչը հաջորդ տարին՝ 1930 Թվականին, Թույլ է տալիս նրան օրինական ձևով Հա**Հախել դպրոց՝ անուն-ազգանունը գրանցելով** մատյանում։ Գյուղական փոքրիկ դպրոցում լավ սովորողները քիչ չէին։ Բայց տարեկիցներից ոչ մեկը չէր կարող «մրցակից» դառնալ Պարույրին սովորելու մեջ։ Դպրոցը գյուղական երեխայի առջև բացեց ուրիշ մի աշխարհ՝ գրքերի աշխարհը, իսկ գիրք չկար։ «Զարթոնքի տարիներն էին, բայց և դժվարին տարիներ։ Չկար թուղթ ու մատիտ։ Չկար դասագիրք։ Հաճախ ամրողջ դասարանը սովորում էր մեկ Հատիկ դասագրքով։ Պակասում էին ուսուցիչները։ Եղածներն էլ՝ միջնակարգ և նույնիսկ Թերի միջնաև կարգ կրթության տեր։ Իններորդ դասարանում, օրինակ, մեր ֆիզկույտուրայի դասատուն էր որքան հաղթանդամ, նույնքան համակրելի մի երիտասարդ։ Նույն այդ երիտասարդը տասներորդ դասարանում ստիպված էր մեզ գրականություն ավանդել։ Երեկ՝ ֆիզկուլտուրա, այսօր՝ գրականություն։ Եվ դասավանդեց. գիշերները ես գրում էի հաջորդ օրվա մեր անցնելիք գրողի «կլանքն ու գրական գործունեությունը» և առավոտյան նա Թելադրում էր մեզ իմ գրածը, ըստ որում բոլորի հետ մեկտեղ նրա թելադրածը գրում էի նաև հու Եվ այդպես՝ կլոր տարին...» (ինջնակենսագրություն)։

Ո՛չ Հայրը, ո՛չ մայրը չէին կարող իրենց որդու մեջ սեր արթնացնել դեպի գրականությունը, կամ էլ մանկությունից գուշակել նրա ապագան, առավել ևս՝ ուղղություն տալ նրա տաղանդին։ Պարույրը չէր կարող Հպարտանալ նաև իր ուսու-ցիչներով, քանի որ նրանցից շատերն իրենք էին օգնություն և ուղղություն տվողի կարիք զգում։ Ամեն ինչ կախված էր իրենից։ Դպրոցական Պարույրը, ինչպես 30-ական թվակաների ների պիոներ-դպրոցականների մեծ մասը, ուրիչ նշանաբան չուներ, քան սովորելը, որի հետ էր կապվում մեծ ու ռոմաների թոլոր երազանքների իրականացումը։ Ո՛չ կարգին հաշ

գտուստ կար հագնելու, ո՜չ բավարար անունդ, բայց հազար ու մի պակասության և կարիքի մեջ կար սովորելու անհաղթահարելի ձգտում, երազանք.

> Մենը ծնվեցինը Ու սնվեցինը Շատ ավելի «ալելուա-օվսաննա»-ով, Քան Թե հացով սովորական։ (II, 80)

«Ախար հս միջնակարգն ավարտեցի՝ այդպես էլ չիմանալով, թե ինչ բան է աթոռ ու սեղան,— գրել է Պ. Սևակը հետագայում։— Մորս հացի տախտակն էր իմ սեղանը. պառկում էի
բերանքս ի վար և հացի տախտակի վրա արտադրում կամ
ջարադրում, խնդիր լուծում կամ գծագրություն անում։ Եվ
բերանակն էր իմ քանոնը, ինչպես որ խմորով էի թուղթ կպցըբերանակն էր իմ քանոնը, ինչպես որ խմորով էի թուղթ կպցըբերանակն էր իմ քանոնը, ինչպես որ խմորով էր աւն թե արթմնի՝
առւն մինչև օշորք լցված էր գրքերով ու տետրակով, ըստ
արում գրքեր կան պատկերազարդ և քարտեզավոր, իսկ տետարում գրքեր կան պատկերազարդ և քարտեզավոր, իսկ տետարում եր չնաև հատակազմ «ընդհանուր տետր»-եր. ունեմ
մատիտների մի ամբողջ խուրձ, ամեն գույնից՝ մի-մի ցախավել, և բուրում են այնպե՜ս...

Ինչո՞ւ մինչև հիմա էլ չի գրվել այն քառյակը, որտեղ պիտի լինի իմ փայփայած համեմատությունը.

«Անուշ, ինչպես մատիտի Հոտը...» :

օրադրում 1939 թ. Հոկտեմբերի 31-ին և ավելացրել,— Անա-

ւ «Սովետական դրականություն», 1960, № 11։

սելի ցուրտ էր, բայց ամաչելու պատճառով պալտոս էլ չհագնելով, գնում եմ դպրոց»։ Իսկ հետագայում գրել է. «...Ես կոշիկ հագա միայն 10-րդ դասարանում, ա՜յն էլ բրեզենտ**ե կոշիկ,** իսկ մինչ այդ... Գոնե տրեխը ծակ չլիներ»<sup>1</sup>։

Պատանի Պարույրը չորրորդ դասարանից արդեն կապ**ված** էր գեղարվեստական գրականության հետ, կարդում էր ամենը, ինչ ընկնում էր ձեռքը։ Հայոց լեզվի և գրականության ուսուցիչը, որ Հարևան գյուղացի էր, սիրով իր ունեցած գրքերը տալիս էր Պարույրին։ Բայց նրա ունեցածը մեծ բան չէր։ Եվ Պարույրը սկսեց անձնական գրադարան ստեղծել. քաղաք գնացող-եկողից խնդրում էր գիրք առնել, ոտքով գնում էր Եղեգնաձոր, Վեդի, Հարևան գյուղերը գիրք գնելու, նաև՝ «Գյուղից գյուղ էինք գնում գիրք խնդրելու,— գրում է ինքնակենսագրության մեջ, - կյանքում մեծ գողություն էլ եմ արել․ երեք-չորս Հոգով «կտրեցինը» շրջակա երեք-չորս գյուղի դպրոցական գրադարանները՝ կես գիշերին, գողության բոլոր կանոնների Համաձայն։ Գողություն՝ կարդալու ծարավից։ Գլխավորը ես էի։ Ու գրքերի մեծագույն մասն էլ ինձ էր հասնում։ Ու կարդում էի ամեն ինչ... Րաֆֆու բզկտված վեպը (կեսն արտագրեցի), Դարվինի «Տեսակների ծագումը» (կոնսպեկտավորեցի), մենագրություն Դավիթ Ռիկարդոյի և Ադամ Սմիթի մասին (ինչպե՞ս Հասկանայի) և նույնիսկ... «Ռազմական արվեստ» (ի՞նչ Հասկանայի)»։

Այսպես, սենյակի կահույքի մեջ ավելացավ և տան վերին գլուխը գրավեց փոքրիկ մի գրադարակ, որտեղ խնամքով դասավորվեցին մեծ ու փոքր, հին ու նոր գրջերը։

Շատ էր կարդում, սակայն անկանոն։ Աշակերտական տարիներին կարդացած հարյուրավոր գրքերից ամենանշանավորներն էին՝ «Ցուսիմա», «Գան Քրիստոֆ»-ի I հատորը, «Համլետ», Դոստոևսկու վիպակները, «Իննսուներեքը», «Խորհրդավոր կղզի», «Ռոբինզոն Կրուզո», «Ինչպես էր կոփվում պողպատը», «Գուլիվերի ճանապարհորդությունը», «Կողակներ»,
«Ալժիրի գերին», «Հայր Գորիո», «Դոն Կիխոտ», «Ժողովրդի

<sup>1 «</sup>Սովհաական պրականություն», 1960, Ж11։

Ֆիննի արկածները», «Շահնամե», «Ռուդին», «Հաջի Մուրադ», «Բոռ», «Մանոն Լեսկո» և այլն։

Սրանցից շատերը կարդացել է երկու, նույնիսկ երեք անդամ, որոշ գործեր կոնսպեկտավորել, նրանցից ջաղել դուր եկած Հատվածներ, մտքեր, Թևավոր ասույթներ։ Ամենասիրելի վեպերից էր համարում «Ժան-Քրիստոֆ»-ը, «Հայր Գորիոն», իսկ «Համլհտ»-ից բազմաթիվ հատվածներ անգիր գիտեր։ Հայ գրականությունից այդ տարիներին կարդացել էր այն աժենը, ինչ Հրապարակի վրա կար և ինչ Հնարավոր էր ճարհլ։ Մեծ հետաքրքրություն ուներ հայ ժողովրդի պատմությանն ու մշակուլթին վերարերող գիտական գրականության Հանդեպ։ Դարոցական տարիներին հետաքրքրվել է նաև ընդհանուր պատմու-Թլամը, փիլիսոփալական, ընագիտական, ըանասիրական գրականությամը և կարդացել է, դարձյալ անկանոն, ինչ կարողաայիլ է ձևուջ բերել։ Ինջնակենսագրականում Թված գրջերիայ («Տեսակների ծագումը» և այլն) բացի, կարդացել է Կ. Հելվեցիուսի «Բնության սիստեմի իսկական իմաստը», Պլեխանովի, **Ի.** Տենի արվեստագիտական երկերը և այլն։

Ոչ միայն կարդում էր ու կոնսպեկտավորում, այլև Հանգես էր գալիս զեկուցումներով։ Վիկտոր Հյուգոյի «Իննսուներեք»-ի մասին զեկուցում կարդալիս, երբ վեպից բարձրաձայն ընթերցել է այն տողերը, ուր նկարագրվում է, թե ինչպես Գովենին գլխատելիս Սիմուրդենը ինքնասպան է լինում, Հուզվել ու լաց է եղել։ Լաց է եղել նաև Վոյնիչի «Բոռը», Զուդերմանի «Հոգսը» կարդալիս։ Տարիներ հետո օրագրերում գրքերի Հուզմունքների տարբերակները։ Ես լաց եմ եղել «93-ը», «Բոռը» կարդալիս, բայց բնավ այդ լացը նման չի եղել այն լացին, որ պատճառել է ասենք «Հոգսը»»։

Ռոմեն Ռոլանի «Ժան Քրիստոֆ»-ի I Հատորը կարդացել էր մի քանի անգամ, և երբ Հայերեն լույս տեսավ այդ վեպն ամբողջությամբ, երկար ժամանակով դարձավ նրա սիրելի գրքերից մեկը։ Այնքան էր հիացած «Ժան Քրիստոֆ»-ով, որ շատշատերին, հատկապես երիտասարդ ստեղծագործողներին, խորհուրդ էր տալիս անպայման կարդալ այդ վեպը։ «Ամենից
առաջ, այդ բազմահատոր գիրքը,— գրել է տարիներ հետո,
1949 թ. իր մի նամակում,— համաշխարհային գրականության
գլուն-գործողներից մեկն է, մի լուրօրինակ ավետարան, որ

կարելի է անգիր անել (կա հայերեն, շատ լավ Թարգմանություն)... Առնական (տղամարդկային) բարեկամության ավելի լավ օրինակ դժվար է մեկ այլ գրջում գտնել։ Առհասարակ «Ժան Քրիստոֆը» կարող է ոտից գլուխ վերափոխել բեզ, բաց անել մարդկային անթարգմանելի, անարտահայտելի աշխարհ, բաց անել հենց բեզ՝ թո առաջ, դիտել տալ բեզ՝ թեզ համար տակավին անհայտ մի ակյունից...»<sup>1</sup>:

Հայ գրականությունից սիրում էր Մուրացանի «Գևորգ Մարզպետունի» վեպը, նրան տեղ հատկացնելով իր կարդացած համաշխարհային առաջնակարգ պատմավեպերի **շ**արջում։

Աշակերտական նստարանից սկսած, իսկ համալսարանական տարիներին ու հետագայում առավել ևս, գիրքը՝ վեպ լիներ Թե բանաստեղծուԹյունների ժողովածու, պատմագիտական ուսումնասիրուԹյուն Թե փիլիսոփայական տրակտատ, լեզվագրուԹյուն, միևնույն է, ինչ էլ կարդալիս լիներ (նույնիսկ լրագիր)՝ մատիտը կամ գրիչը անբաժան էին նրանից։ Բնավ չէր գարանում այն գրքերը, որտեղ մատիտը պետք չէր գալիս։ Այդպիսի գրուն դյուրուԹյամբ էլ մոռացվող բան։

Դպրոցի լավագույն աշակերտն էր նաև իր ակտիվությամբ.
դպրոցական ինքնագործ խմբերի ոգին էր, սպորտային մբրցումների (վազք, հրաձգություն) հաղթող, կոմերիտական արշավների կազմակերպիչ։ Սիրում էր պտտաձողի վրա վարժություններ կատարել և յուրատեսակ մրցություններ էր կազմակերպում, Հետագայում, երբ արդեն համալսարանն ավարտել
էր, այն տան բակում, ուր ապրում էր վարձով, ինքնաշեն պրտտաձող էր տնկել և ամեն օր մարզվում էր։ Հատուկ Թուլություն ուներ շախմատի նկատմամբ։ Միշտ ձգտում էր հաղթանակի, իսկ պարտվելիս շատ էր հուզվում և խաղընկերոջը չէր
թողնում այնքան ժամանակ, մինչև որ չհաղթեր կամ հաշիվը
շհավասարվեր, թեկուզ դա խլեր ամբողջ գիշերը։

` Սիրում էր պոհզիան և Հայ բանաստհղձներից շատերի Իգործերը անգիր գիտեր։ Շատ էր սիրում Հովհաննես Թուման-

<sup>1</sup> Նամակի մեջենագիր օրինակը մեզ տրամադրել է հասցետաերը՝ այե ժամանակ սկսնակ բանաստեղծ Ա. Փարսադանյանը։

յանին, և տարիներ հետո, 60-ական թվականներին, մի հարցաթերթիկի այն հարցին, թե «ո՞վ է եղել առաջին բանաստեղծը, որին կարդացել է ու սիրել», պատասխանել է՝ «Առաջինը, իհարկե, Հովհաննես Թումանյանն է, բայց ես չգիտեի, թե նա բանաստեղծ է»։ Ուներ Հովհ. Թումանյանի 1934 թվականի ժողովածուն, որ հրատարակել էր Եղիշե Ձարենցը, բայց որովհետև հնատիպ գրքերի հանդեպ առանձնահատուկ վերաբերմունք ուներ և հավաքում էր, իր գրադարանի զարդերից էր համարում Թումանյանի՝ 1908 թ. հրատարակված ժողովածուն։ Շատ էր սիրում այնաեղից բարձրաձայն կարդալ Բայրոնի «Շիլիոնի կալանավորի» նախերգանքը՝ Թումանյանի թարգմանությամը.

> Ո՞վ ազատություն, շունչ հավերժական, Բանտերում ես դու շրջեղ ճաճանչում, Այնտեղ, ուր սիրտը քեզ բընակարան Եվ քո սերըն է միայն ճանաչում։

Եվ երթ որդիրդ պարկված շղթայի, Անլույս բանտերում նահատակվելով, Փառավորում են երկիրն հայրենի, Ծավալվում ես դու հողմի Թևերով<sup>1</sup>...

Գյուղական անհրապույր փոքրիկ ակումբի բեմում հաճախ եր ելույթ ունենում դպրոցի ինքնագործ քնատերական խումբը, որի կազմակերպիչներից էր Պարույրը։ Բեմադրում էին մեծ մասամբ ինքնագործ խմբերի համար նախատեսված մեկ գործողությամբ պիեսներ, հիմնականում վոդևիլներ։ Բատերական խմբի խաղացանկը հետո հարստանում է այնպիսի գործերով, ինչպես «Անուշը», «Պեպո»-ից ամբողջ էջեր, հատկապես մեջ մաստությունները անգիր գիտեր, թեև ներկայացման մեջ մացումները հրարի դերում ներկա- անդիր գիտեր, թեև ներկայացման մեջ մացումները հրարի տեջոտերը գրում էր Պարույրը, տեքստի տեջոտերը գրում եր Պարույրը, տերատիեր գիտեր մերդին էր Դպրոցի «Թատերական խումբին էր Դպրոցի հրատի հրարի մերդին էր հրարը ներ-

<sup>!</sup> Հովն, Թումանյան, Երկեր, Երկու հատորով, հ. 11, Երևան, 1958, էջ 263։

կայացնում էր նաև հարևան գյուղերի ակումբ-խրձիթներում։

1939 թվականին, «Սասունցի Դավթի» հազարամյակի առթիվ,
խումբը ներկայացումով հանդես է գալիս հարևան գյուղում։
Կեսդիշերին, տուն վերադառնալիս, ձանապարհին հանդիպում
են... գայլի։ Որսորդ Մելքոնը, որ դպրոցի տնտեսական մասի
վարիչն էր, հրացանը կրակում է և սպանում գայլին։ «Դերասանները» որսը քարշ տալով բերում են գյուղ, և երբ լույսը
փարիւն է, Պարույրը այդ դեպքի առթիվ գրում է զավեշտական մի
ոտանավոր՝ «Չանախչիական ժողովրդական էպոսը», որը գյունելով տնտեսական մասի վարիչին.

Գնդակն անցավ շառաչով, Գայլն ընկավ հառաչով, Շնիկն ընկավ սև հողին, Ի՞նչ էր արել Մելթոնին։

Բայց այս բոլորից դութս պատանի Պարույր**ն ուն**եր <mark>նաև իր</mark>

Շատ կարդալը վախ էր ներշնչում ծնողներին։ «Մերոն**գ** երկյուղում էին, Թե... կգժվեմ... Եվ որովհետև նրանց խրատհորդորանքը արդյունք չէր տալիս (ես շարունակում էի գժվելու Ճանապարհը), ապա անգրագետ մայրս հաճախ էր տեղի**ք** տալիս հետևյալ երկխոսությանը.

- Էսքան որ կարդում ես, աչքերիդ մեռնեմ, ի՞նչ պիտի դառնաս. վարժապե՞տ։
  - Բա ի^նչ,— պատասխա**ն**ում էի հու
  - Ոնց որ էս բոլոր վարժապետնե^րը։
  - Բա ո՜նց։
  - Էհ, կուրանամ հա, չելա՜վ...
  - Բա ի՞նչ կուզեիր, որ լինեի**։**

Մայրս, ինչպես ասացի, անգրագետ է։ Նա, բնական է, չգիտեր ոչ «գրող», ոչ էլ «բանաստեղծ» բառերը։ Բայց նա ակամա լսում էր իմ ու քրոջս բարձրաձայն ընթերցանությունը, ուստի և գիտեր, օրինակ, Գիքորի տխուր պատմությունը։ Այն ժամանակ նա տակավին միտը չէր պահել նույնիսկ Հովհ. Թումանյանի անունը։ Ուստի և իմ «բա ի՞նչ կուզեիր, որ լի» նեմ» հարցին պատասխանում էր.

--- Էսքան որ կարդում հա, դրոնհ դառնայիր էն «Գիջոր»-ը դրողի պես մարդ։

Ես՝ պաղանիքս մեծ, ինքս փոքրիկ, արդեն վաղուց համոզված էի (ոչ Թե երազում էի, այլ համոզված էի), որ պառնաված էի (ոչ Թե երազում էի, այլ համոզված էի), որ պառնաված էի (ոչ Թե երազում էի, այլ համոզված էի), որ պառնակու եմ «էն «Գիքոր»-ը գրողի պես մարդ», այսինքն՝ դրող կամ
բանաստեղծ։ Եվ կյանքիս առաջին մեծ զարմանքն էր, Թե որտեղից մայրս իմացավ այն, ինչ հայտնի է միայն Աստծուն։ Այն
ժամանակ ես չգիտեի, որ եԹե բանաստեղծները Աստծու հետ
ունեն։ միջնորդված առնչություն, ապա նրանց մայրերը Աստծուն հաղորդակից են անմիջապես...» («Անցյալը ներկայածուն հաղորդակից են անմիջապես...» («Անցյալը ներկայա-

Իսկ «Ե՞րբ և ինչպե՞ս է սկսել բանաստեղծություններ գրել, ի՞նչը մղեց բանաստեղծություն գրելու» հարցերին բանաստեղծություն գրելու» հարցերին բանաստեղծություն գրելու» հարցերին բանաստեղծը պատասխանել է այսպես. «Բանաստեղծություններ սկսել եմ գրել մանկական հասակից, տասնմեկ տարեկանից, բնավ որևէ իմաստ չդնելով նրանց մեջ։ Տարօրինակ ձևով իմ առաջին ոտանավորը գրել եմ Տուրգենևի «Առաջին սեր» պատմըվածքի կարդալուց հետո։ Շատ անրացատրելի բան է։ Ի՞նչ եմ հասկացել այդ պատմվածքից, ինչպե՞ս է ստացվել, չեմ հիշում, միայն գիտեմ, որ նրա ազդեցության տակ եմ գրել իմ առաջին ոտանավորը»։ Հետո սկսել է գրել, ...ըստ օրացույցի՝ հունվարի մեկ, մարտի ութ, մայիսի մեկ, նոյեմբերի յոթ, և ոչ ոքի չի ասել, ոտանավոր գրելը համարելով իր՝ «իրրև ան-հատի ամենաթաքուն, ամենասրբազան, ամենաքրմական արտ-

օրգանների։

Մանկական տարիներից նրա լսողությունը մշտապես սղո-՝

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Սովետական պրականություն», 1971, **»** 8։

րիլ են «պաղթ», «կոտորած», «առուփախ» բառերը, որո**նը** սոս**կ** րառեր չէին։ ԵԹե սկզբնապես կենսագրությունն էին ծնողների, հետո՝ պապերի ու նախապապերի, ապա հետագայում՝ ողջ ժողովրդի, որ ի վերջո խաղաղ կյանք էր ձեռք բերել մուրճ ու մանգաղը խորհրդանշող դրոշի տակ։ Եվ «…Ցոթ-ութերորդ դասարանում ես որոշեցի մի չտեսնված գործ կատարել՝ հայ ժողովրդի պատմությունը չափածո շարադրել, և սկսեցի լր**ջ**որեն գրել»։ Չափածո այդ գործը, որ կոչվում էր «Երկիր Նաիրի», երկար ժամանակ զբաղեցրել է պատանի բանաստեղծին։ Նա մտածել է նույնիսկ պոեմից հատվածներ ուղարկել Ավետիք Իսահակլանին և պատանեկան երևակայությամբ «ստացել է» նրա խրախուսական կարծիքը։ Անհետաքրքիր չի 1939 թ. հոկահմերերի 26-ի օրագրային նշումը. «Մերոնք հաց են Թխում։ Հանգստյան օր է։ Առավոտից մինչև կեսօր, նախ տանը, ապա անհրաժեշտ պարագաներ վերցրած Չալդաղը՝ Լալի ծառերի (բարդի) ձորում, աշնանային Թույլ արևի տակ, ես աշխատում եմ «Երկիր Նաիրի»-ից մի հատվածի՝ «Պսակ Հայաստանի»-ի վրա, որպեսզի ավարտեմ և խմբագրության ուղարկեմ»։ Սակայն պոհմի մտահղացումը չի իրագործվել։ «Դպրոցից հետո համալսարան ընդունվեցի, որ այդ «աղգային սխրագործությունը» իրադործեմ, բալց, ինչպես և պետք էր սպասել, դրանից ոչինչ չստացվեց, և գրածս այրեցի»<sup>լ</sup>։

IX և X դասարաններում Պարույրը արդեն լրջորեն պատկումներ է կատարում լեզվաբանության, գրականության տեկումներ է կատարում լեզվաբանության, գրականության տեսության, գեղագիտության զանազան գրջերից, ինչպես նաև
ընթերցում է ժամանակակից գրողների կյանքի ու ստեղծագործության վերաբերյալ դասագրջերում, մամուլում և զանագան հրատարակություններում եղած նյութերը։ Դպրոցականի,
այն էլ 30-ական թվականների ու գյուղական միջնակարգ դրպգան հրատարակություններում եղած նյութերը։ Դպրոցականի,
այն էլ 30-ական թվականների ու գյուղական միջնակարգ դրպգան հրատարակություններ է փնտրում գրականագիներծծում կյանքի տպավորությունները և արդեն ինջնուրույն
ներծծում կյանքի անում գրականության ու կյաննի մասին։

և «Սովհատկան գրականություն», 1971, **»** Հա

### በՒՍՈՒՄՆԱՌՈՒԹՅՈՒՆԸ ԵՐԵՎԱՆՈՒՄ։ ህՑԵՂԾԱԳՈՐԾԱԿԱՆ ԱՌԱՋԻՆ ՔԱՅԼԵՐԸ։ ՊԱՏԵՐԱԶՄԻ ዐՐԵՐԻՆ։ ԲԱՆԱՍՏԵՂԾԱԿԱՆ ԴԱՎԱՆԱՆՔԻ ՁԵՎԱՎՈՐՈՒՄԸ

1940 թվականին գերազանց գնահատականներով ավարտելով Չանախչիի միջնակարգ դպրոցը, Պարույրը ընդունվում է Երևանի պետական համալսարանի բանասիրական ֆակուլաետի հայկական բաժին, հիասթափեցնելով իր բոլոր ուսուցիչներին, բացի գրականության ուսուցչից ու... մորից։

Առաջին կուրսի տարեվերջյան քննությունների ժամանակ որոտացին ԹնդանոԹները՝ ֆաշիստական Գերմանիան Հարձակվեց մեր երկրի վրա, պալթեց Հայրենական մեծ պատերազմը։ Ծանր ու դժվարին ժամանակներ սկսվեցին սովետական ժողովրրդի համար։ «Ինչ տարիներ էին։ Հիշելն անգամ սարսուռ **է** պատճառում։ Սով։ Ցուրտ։ Փալտոջիլների արջավանք։ Էլեկտրական լամպի ալրվելն անզամ՝ հավասար էր հացի գրքույկ կորցնելուն, որովհետև նոր լամպ Հարելը՝ համարյա Թե ան-Հնարին էր»,— Հետագալում այսպես էր հիշում բանաստեղծը ժողովրդի Համար ծանր ու դժվարին այդ տարիները։ Բայց չնայած նլութական-տնտեսական ծանր վիճակին (հացի կիլոգրամը շուկալում արժեր ուսանողի մեկ ամսվա Թոշակը), գլուղից քաղաք հկած և Համալսարանականի փայփայած հրագանքին Հասած պատանուն այլ բան չի մնում անել, քան ցավից ու վշտից ատամները սեղմել, քաղցն ու ցուրտը հաղթահարելով՝ ամբողջ էությամբ նվիրվել գրքերի աշխարհին։

Համալսարանը բացում է գյուղական պատանու աչքերը։ «Համալսարանական կյանքիս առաջին իսկ ամիսը իմ հափըշտակության և համոզվածության վրա ոչ միայն պաղ ջուր լըցրեց, այլև մտրակեց ինձ այն խարազանով, որի շաչյունի բառացի թարգմանությունն է «ուշքի գալ»-ը։

Ամենից առաջ՝ իսկույն հասկացա, որ բան չպիտեմ, այսինջն՝ գիտեմ լոկ այն, ինչ գրված է եղել մեր քրեստոմատիաոտանավոր՝ մի մեծ բանաստեղծից (բայց ոչ բանաստեղծին)... նույնիսկ հայոց գրականությունից իմացածս ավելի չէր, քան... նուրապանուններ՝ համառոտ կենսագրությամբ, և գործունեության առավել քան աչառու շարադրանք, բայց ոչ բուն նեության առավել քան աչառու շարադրանք, բայց ոչ բուն Նաև չուշացա Հասկանալ, որ անգրագետ եմ։ Այն ժամանակ դեռ ականջիս չէր հասել Մաքսիմ Գորկու ահռելի ճիչը. «Ի՞նչ երջանկություն է լինել գրագետ»։ Բայց ինձ այդ ճիչը Հհամակեց միայն, այլև սարսափի մատնեց, երբ ոչ քե իմացա ի լրո, այլ զգացի սեփական ողնուծուծովս, որ եթե գրագետ լինելը դժվար է ընդհանրապես, ապա քառակի դժվար է գրագետ լինելը հայերենից, որովհետև հայոց լեզուն լավ իմանալ նշանակում է տիրապետել... չորս գրական լեզվի (գրաբար, միջին հայերեն, արևմտահայերեն, արևելահայերեն)։ Իսկ եթե սրան էլ ավելացնենք, որ հայերենն ունի նաև 60 բարնը ուկրաիներենից, և որ իմ մայրենի բարբառը գրական հանը ուկրաիներենից, և որ իմ մայրենի բարբառը գրական հաապա կուրվագծվեն հայերենը տիրապետելու դժվարության մոտավոր սահմանները» (ինքնակենսագրությունից)։

Բայց «էն «Գիքոր»-ը գրողի նման մարդ դառնալու համոցվածությամբ» բանասիրական ֆակուլտետ ընդունված պատանու մեջ Համալսաբանական կյանքի առաջին իսկ ամիսները ուրիշ ապրումներ էլ են առաջացնում։ Պատանի Պարույրը հասկանում է, որ սխալ է բանաստեղծականի իր ունեցած աշակերտական րմբռնումը. «Գլուղում գիտեի Եղիշե Չարենցի անունը։ Սուրխաթյանի դասագրքից գիտեի Չարենցի մասին, որ «Հայ գրականության ողնաշարն» է Խանջյանի խոսքով ասած։ Իսկ Սուրխաթյանի խոսքերն էլ անգիր գիտեի. «Չարենրի Հորիզոնը Համաշխարհն է, մոտիվները միջազգային»։ Ուստի շատ ցավեցի, երը իմացա, որ Չարենցի դրքերը Հանելու են գրադարանից, և «Գիրք ճանապարհի»-ի մի օրինակ գողացա գրադարանից ու տուն տարա։ Մինչև լույս կարդացի գիրջը, չՀավատացի ո՛չ Խանջլանին, ո՛չ ՍուրխաԹյանին, Չարենցը, ըստ իմ Հաշակի, բնավ բանաստեղծ չէր»¹։ Եվ աՀա նույն Ձարենցը Համալսարանական առաջին իսկ տարում «նըստեց հանրակացարանային իմ չոր մահճակալին, մինչև վերջ րացվեց իմ առջև և Հենց այն է, ուզում էր ասել, երբ ևս կանխեցի նրան և ինքս ասացի.

— Հասկացա, որ բանաստեղծ չեմ» (ինջնակենսագրու-Թյունից)։

<sup>1 «</sup>Սովհաական դրականություն», 1971, 🚜 2։

Չարենցի պոեզիան, Հատկապես «Գիրը Հանապարհի»-ն, Պարույրին Հասկացնել է տալիս, որ իր արածը դեռևս պոեզիա չէ, որ «Ճշմարիտ բանաստեղծությունը գործ չունի «ալելուա»-ի և «ամեն»-ի հետ, ամենաշատը նա կարող է մարդկանց տոն պարգևել կամ մեղմել սգի կսկիծը», որ ...լավ է լինել լավ ընթերցող, քան ոտանավոր գրող։

Եվ Համալսարանական ուսումնասիրության առաջին հրկու տարին բանաստեղծի համար դառնում են համառ ու քրտնաջան (այս բառերի ամենաուղղակի իմաստով) աշխատանքի ու պարապելու տարիներ։ «Հրաժարվելով» բանաստեղծու-Թյունից, Պարույթը իրեն հատուկ լրջուԹյամբ պատրաստվում է նվիրվելու գրականագիտության ու բանասիրության։ Իսկ դրա համար անհրաժեշտ էր, առաջին հերթին, հին հայերենի՝ գրաբարի խոր իմացություն, որին և ձեռնարկում է։ Եվ երկու տարի հետո նրա համար հայ բազմադարյան գրականությունը դադարում է անմատչելի լինելուց։ Եզնիկ, Կորյուն, Ագաթանդեղոս, Փավստոս Բուգանդ, Խորենացի, Եղիշե, Ղազար Փարպեցի,— սկսելով պատմական ու գրական այս կոթողներից հասնում է մինչև Նարեկացի, Շիրակացի ու Շնորհալի, և բոլորը ոչ Թե աշխարհաբար ԹարգմանուԹյուններով, այլ բնագրով, ոչ Թե սոսկ կարդալով, այլ մշակելով ու կոնսպեկտավորելով, և այն էլ ոչ միայն բնագրերը, այլև նրանց մասին հղած պատմագիտական, գրականագիտական ուսումնասիրություններն ու աշխատությունները՝ Չամչյանից սկսած մինչև Մանուկ Աբեղյան։ Եվ եթե երկու տարում կատարած աներևակալելի քրտնաջան աշխատանքին ավելացնելու լինենք, որ կային նաև ուրիշ դասընթացներ ու առարկաներ (լեզվարանություն ու համեմատական քերականություն, ռուսաց լեզու և գրականություն, օտար լեզու և արևմտահվրոպական գրականություն, որոնցի**ց** առավել ևս թիչ բան գիտեր), ապա պարզ կդառնա, Թե իսկապես ինչպիսի Համառությամբ և օրական քանի ժամ (և ի՜նչ պայմաններում) պիտի պարապեր Պարույրը այդ ամենը հասցընհլու Համար։ Պատմում են, որ Հանրակացարանում, ուր ապրում էր ինքը, շատ հաճախ գլուխը ամուր կապում էր ջորով (գլխացավ չունենալու Համար), ոտքերը դնում սառը ջրի մեջ (քունը չտանելու համար) և գիշերները լուսացնում կարդալով և նշումներ ու մշակումներ կատարելով։

Ուսանողական տարիներին Պարույրի կատարած աշխա-

տանքին շատ ՀամաՀնչուն կարող են լինել Ստենդալի (որին ինքը Հաձախ էր վկայակոչում ու մեջբերում) հետևյալ խոսքերը. «...Հաշվված են մեր րոպեները... պիտի աշխատենք, որովհետև աշխատանքը ուրախության Հայրն է։ Համառությամբ կարելի է հասնել ամեն ինչի, պիտի շտապենք օգտագործել մեր տաղանդը. կգա օր, երբ ես, դուցե, ափսոսամ կորցրած ժամանակի համար»<sup>1</sup>։

Աշակերտական տետրերը, օրագրերը, Համալսարանակա**ն** դասախոսությունների ու մշակումների, նշումների ու գրառումների տետրերն ու բլոկնոտները ցույց են տալիս նրա մտքի լարված աշխատանքը։ Նրան մշտապես այրել է դիտելիքների ծարավը։ Այդ տարիների գրառումների տետրերի մի մասը «քառսային» տպավորություն է Թողնում։ Հայ ժողովրդի պատմության, կրոնի պատմության վերաբերյալ նշումների կողջին Հանկարծ տեխնիկական ու գիտական Հայտնագործություննե<sub>֊</sub> րի մասին տեղեկություններ. «IV տիեզերական ժողովը՝ Քաղկեդոնի 451-ին, որին հայերը չկարողացան ժասնակցել Վարդանանց սլատերազմի սլատճառով» և կողջին՝ «Շաքարի գյուտը (արաբներ)— 850», անտիկ աշխարհի նշանավոր իմաստուններից քաղված մաբերի կողջին՝ նշումներ կենդանիների հղիու*թյան ժամանակամիջոցների վերաբերյալ,* Զվարթնոցի չափերի (ըստ Մեսրոպ Վարդապետի) գրառման կողջին՝ «Լուսնի լույսը ազդում է ոչ միայն ծովի վրա, այլև կակաղների վրա։ Նկատված է, որ լավ լույսի և լիալուսնի ժամանակ կակազումը ուժեղանում է և, ընդՏակառակը», բանաստեղծական փորձերի կողջին՝ քարերի տեսակների նկարագրություններ, և այսպես շարունակ՝ ամբողջ կլանքում։

Աշխատասիրության ու համառ ջանքերի շնորհիվ շատ շուտով Պարույրը իր գիտելիքների պաշարով գերազանցում է ոչ միայն բարձր կուրսեցիներին, այլև զարմանք է պատճառում դասախոսներին։ Իսկ դասախոսներն էին Հրաչյա Աճառյանը, Գրիդոր Ղափանցյանն ու Արսեն Տերտերյանը։

Հայ գրականության ու մշակույթի պատմության խոր ուսումնասիրությանը զուգընթաց, այդ տարիներին Պարույրը մեծ հափշտակություն է ունեցել դեպի ռուսական պոեզիան՝ հատկապես Պուշկինի, Լերմոնտովի, Ալեջսանդր Բլոկի, Սերգեյ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Я. Фрид, Стендаль, М., 1967, стр. 25-26.

Սսենինի, Բորիս Պաստեռնակի, հետագայում՝ Վլադիմիր Մայակովսկու, Մ. Ցվետաևայի ստեղծագործությունը, նրանցից յուրաքանչյուրի մասին մշակելով սեփական, ինքնուրույն կարծիք։ Համալսարանական ուսումնառության շրջանում ծանոթանում է Ու. Ուիտմենի, հետագայում՝ Պոլ Էլյուարի, Լուի Արագոնի, Գարսիա Լորկայի ստեղծագործություններին և XX դարի իսպանալեզու պոեղիային, որը շատ բարձր էր գնահատում։

Պարույրը սովորել ու աշխատել է առանց Հոգնելու։ Բայց նա հրթեք «Հգնող»-«Հգնավոր» չի հղել և, անչափ սիրելով գիրքը, հրբեք գրքային մարդ չի հղել։ Ուսանողական տարիներֆն պարապելուն զուգընթաց Հասցրել է ՀաՀախել Համերգ⊷ ներ ու օպերա, դիտել Թատերական ներկայացումներ ու կինոնկարներ, մասնակցել դրական երեկոներին։ Նահապետական միջավայրի ազդեցությամբ ձևավորված նրա բնավորության գծերին (պարզություն, ամոթխածություն, երկյուղածություն ծնողի Հանդեպ, Հարգանը շրջապատի նկատմամբ և այլն) այդ տարիներին ներդաշնակվեցին բարեկրԹությունը, քաղաքավարությունը, վարվեցողության բարձր կուլտուրան, որոնք միաձուլվելով Հարուստ իմացուԹյունների, լայն մտաՀորիզոնի տեր կիրը մարդու շիտակությանը, ուղղամտությանը, նրա կերպարին բացառիկ Հմայք տվեցին։ Եվ քաղաքային կյանքին, նիստ ու կացին անծանոԹ պատանին՝ իր արտահայտիչ այքերով, հոնքերից սկսվող կոշտ ու գանգուր մազերով, հաստ շրթունքներով ու սևությամբ, դառնում է համալսարանի ա<mark>մե</mark>⊷ նա∆անաչված ուսանողը։ Պարույրի մեջ կար մագնիսական₌ «Հգողական ուժեղ Հատկություն, որ դեպի իրեն էր գրավում ոչ ա<sup>յ</sup>իայն ծանոβներին, այլև անծանոβներին։ Նրա կող**ջին** ա**մեն** այինչ գունավորվում էր ու կենդանանում։

Համալսարանական ուսումնառության առաջին երկու տաըին օգտագործում է կայուն գիտելիքներ ձեռք բերելու, համաշխարհային պոեզիայի հետ հնարավորին չափ լավ ծանոթանալու վրա։ Եվ մոտ երկու տարի բանաստեղծություն չգրելուց հետո... «Ես սիրում էի լավ ձեռագիրը, ինչպես այլոք
սիրում են լավ հագուստ, կամ գեղեցիկ իրեր։ Ու եթե շատերն
են կոլեկցիոներություն անում, ապա իմ «կոլեկցիոներությունն»
էլ դրսևորվում է գեղեցիկ գրեր ընդօրինակելու մեջ։ Ու մի դաս-

ընկեր<sup>1</sup> ունեի, որի «ե»-ն շատ Հավանում էի և ջանում ընդօրինակելով յուրացնել։ Հանրակացարանային սեղանի սփռոցը (այն էլ պատերազմի տարիներին) չէր կարող լինել այլ բան, քան լրագիրը։ Հիշում եմ, որ այդ «սփռոց»-ի վրա ես անվերջ վարժվում էի «ե» գրելուն։ Հետո չեմ հիշում ոչինչ. կարծես բունս տարած լիներ։ Իսկ երբ «արթնացա», բանից պարզվեց, որ լրագրի ամբողջ էջով մեկ գրվել է մի— տե՜ր աստված բանաստեղծություն։

Նշանավոր 1942-ին էր դա, այն թվականին, երբ բեկում սկսվեց պատերազմի մեջ։ Իմ սեփական բեկումն էլ կատարավեց նույն թվականին։ Առաջին լուրջ բանաստեղծությունս, որ անտիպ է, ինչպես այդ տարիներին գրած իմ համարյա բոլոր բանաստեղծությունները, հենց այդպես էլ կոչվում է. «Լինել թե չլինել»։ Ես գիտակցաբար որոշել էի «չլինել», իմ «հա»-ի տակ գտնվող «ես»-ը վճռել էր «լինել» (ինքնակենսա-գրություն)։

1942 թվականի փետրվար-մարտ ամիսներին պատանի բանաստեղծը, որ դեռ գրական մկրտություն չէր ստացել և դեռ Պարույր Ղազարյան էր, գրում է «Աղոթջներ» շարջը, որ-տեղ հավատացյալի սրբազան երկյուղածությամբ դիմում է ոչ թե Նարեկացու աստծուն, այլ սեփական աստծուն՝ Երգի ար-ջային, որը մի դեպջում աստվածաշնչյան «Երգ-երգոցի» հեղինակն է, մի այլ դեպջում՝ մայր բնությունը, մեկ՝ Շեջըսպիրը, մեկ՝ Մեծարենցը, բայց ամենից ավելի Մեծն Նարեկա-ցին։ «Աղոթջներ»-ը պատանի բանաստեղծի հոգու տենչանջ-ներն ու կարոտներն են առ բնությունը, առ երգի արջաները, և ինչ-որ չափով Եղիշե Ձարենցի բանաստեղծությունների ար-ձագանջը։ Հիշենջ Եղիշե Ձարենցի «Ուղերձ մեր հանձարեղ վարպետներին» վեցնյակները, որտեղ կան այսպիսի տողեր.

Մի՞քն իմ մեջ է այսօր արքնացել հանձարը ձեր սեդ, Ե՞ս եմ ջառավիղն արդյոր ձեր, ո՜վ հանձարներ մեր մեռած. Թո՛ղ հուրհրա իմ գրրում ձեր ոգու ցոլջը լուսե, Թո՛ղ երգերում իմ այսօր, խոսքերում իմ— ձեր ջանքը եռա՛, Ո՜վ մեr մեռած վասպետնեւ, իմ թախանձանքը լսե՛ք,— Ձեr անման կնիքը դրե՛ք— իմ անմար երգերի վրաՁ...

<sup>1</sup> Խոսըը այժմ բանասիրական գիտությունների դոկտոր Աշոտ Սուբիասյանի մասին է։

<sup>2</sup> b. Qurbag, Cumpp behbe, brum, 1954, to 174:

Պարույր Սևակի «Աղոթաները» իրենց բովանդակությամբ Համա՜նչուն են Ե. Չարենցի այս տողերին։ Պատանի բանաստեղծը իր մեծ ուսուցչի նման դիմում է Նարեկացուն, խոսում իր Հառաչանաներից ու տենչանաներից։ Նա ուզում է լցվել աստվածային շնորՀով՝ ձև ու տեսա տալու Համար իր խո՜հերին ու մտածումներին։ Եվ Նարեկացուց՝ երգի Արգայից, խնդրում է.

Ո՛վ Արքա, պարգևիր այդ երգը, պարգևիր այդ երգը այսօր, Պարգևիր գեթ այսօր միայն, որ թեթև շնչեմ, Տո՛ւր Հոգուս հաղթություն, երբ այսօր խե**ղճ է ու անդոր**։ Երբ այսօր ոչինչ է...

Սավառնիր այսօր իմ վրա, սավառնիր, Արդա հրաβև, Թող լսեմ կրկին Թևերիդ շառաչը, հոգուդ խրոխտանգը, Ծավալիր կրակը՝ շեղջ առ շեղջ անԹեղված, ծավալիր հրդեհ, Տո՜ւր հրդեհ, Արջա... Ա՜ռ, առ քեղ առաջած մաղԹանգը...

«Յանկողնի իմում ի գիշերի, խնդրեցի զոր սիրեաց անձն իմ, խնդրեցի զնա և ոչ գտի, կոչեցի զնա և ոչ ետ ինձ ձայն»,— «Երգ-երգոցի» այս հայտնի տողերը պատանի բանաստեղծի համար դառնում են հենման կետ, որտեղից նա դիմում է նրանց հեղինակին.

Այս Բևավոր դիշհրում ես փնարեցի թեզ... ու չգաա, Այս Բևավոր գիշհրում ես կանչեցի թեզ և կանչս մնաց

ա**հ**պատաս**խա**ն,

Հայտնվի՜ր հիմա, այս այգաբացին, հայտնվի՜ր մանուկ պոհտիս

dρm,

Որ աննչում է Քեզ, Արջա, այնջա՞ն... Դու Խորհուրդ, Դու Պատգամ, Դու Պարդև` իմ հոգուն

պատվաստված,

Դու Շունչ, Դու Ոգի, Դու Կրակ... հոգուս ճահիճում, Դու անեցրական իմ երկինքների անխարդախ Աստված,

Դու Դև, որին, սակայն, պաշտում են, ոչ Թե անիծում։

Ռոմանտիկ հրագանջներով լցված պատանին առանց ներջընչման ոգու իրեն համարում է խեղճ ու թույլ, անօգ մարմնով և «աղոթում» է, որ հայտնվի այդ ոգին։

Ապշեցուցիչ են այն Համարձակությունն ու վստահությունը, որոնցով լցված է եղել պատանի բանաստեղծը այդ տարիներին։ Նարեկացու «Մի լիցի ինձ ձայնել և քեզ ոչ լսել» տողը, օրինակ, արձագանքելով Պարույրի Հոգում, ստանում է այսպիսի կերպարանը. 0″, մի ծաղրիր ինձ, մանոշկ պոհաիս, «Հ, մի Հաղրիր ինձ, Ես կանչում եմ բեզ, գեն հայացը նետիր, «՜, մի ծաղրիր ինձ։

Եվ այս աշխարհում գերի չեմ դարձել ոչ մի էակի, Գու ուժեղ ես դեռ, դու ինձ մի գետնիր ու մի ծաղրիր ինձ։

Ես պուն չեմ մուրում, ոչ էլ հայեցմամբ տենչում եմ երգիգ, Հայեցում չէ այս, անդունդ մի նետիր ու մի ծաղրիր ինձ։

Հավատա գու ինձ, հայեցում չէ այգ երգի Արքայիգ, Այդ իմ ազոնքըն է մեռած պոետիգ, օ՜, մի ծաղրիր ինձ...

Գուցի աղոթոզ պատանին դառնա, Հենց վաղը թեկուզ, Երդի նոր Արջա, դու մնաս հետին, է՞յ, մի ծազրիր ինձ...

Այս վստահությունը կարելի է բացատրել Թերևս ստեղ֊ ծագործական ներջին, դեռևս ելջ չգտած ուժերի գիտակցու֊ մով, որ ունեցել է ինջը։ Բայց դա խոսում է նաև այն մասին, որ Պարույրը հենց սկզբից էլ իբրև չափանիշ նկատի է ունեցել ամենամեծերին և զրույցի է բռնվել նրանց հետ։

Պարույրի սերնդակիցներն ու դպրոցական ընկերները, որոնք մեկ-երկու տարով մեծ էին նրանից, աշակերտական հա-մազգեստները փոխարինեցին զինվորական շինելներով՝ իրենց հասունությունը տպրելով խրամատներում։ Պարույրը ռազմական խրամատ ու գետնափոր չտեսավ, ֆիզիկապես չմասնակ-ցեց պատերազմին, բայց խորապես ապրեց ու վերապրեց պատերագմը։

Դեռ կյանք չտեսած, կյանքի լավն ու բարին չՀասկացած, ապագայի երազանքներով լի և իր ուժերին վստահ պատանու հոգում պատերազմը բացեց այսպիսի ծանր վերապրումներ.

Du կմեռնեմ, Տե՜ր... ես կհրկիզվեմ աշխարհասասան այս

Հրդենհերում,

Ես — դեռ նոր ծնված՝ կմեռնեմ հավետ ու անհիշատակ... Տե՜ր, դու զառամյալ Աստված չես, որից խնդրում եմ ներում, Եվ ոչ էլ ես եմ խեղճ հավատացյալ, որ մահից առաջ կանչում է

edbąma வும்ஓயி குறுகிக்கும் ச

Կմեռևեմ անդարձ ու կտանեմ այն, ինչ պարզև էի ստացել թեղնից, Ու կտանեմ այն, անդարձ նաղելու...

Հագում կնադեմ մշտակրակուն ու պայծառ խեժ մի,

🗱 դեռ, օ՜, որդա՜ն, որջա՜ն կվառվեր, եքե ապրեի, իմ բյուր

տաղերում ւ

Նույն 1942 թվականին «Սովետական գրականություն» ամսագրում տպագրվում են 18-ամյա պատանու առաջին բանաստեղծությունները՝ Պարույր Սևակ ստորագրությամբ։ Անհետաջըրքիր չէ նաև առաջին բանաստեղծությունների տպագրության
պատմությունը։ «Գրական այդ փորձերին էլ ոչ ոք տեղյակ չէր,
բացի մի երկու շատ մտերիմ մարդկանցից, Այդպես իմ գրական առաջին փորձերը, իմ կամքից անկախ և հակառակ իմ
կամքի, ընկան Ռուբեն Զարյանի ձեռքը, որ այն ժամանակ
«Սովետական գրականություն» ամսագրի խմբագիրն էր, և նա
տպագրեց երեք բանաստեղծություն 1942 թվականին, մեր

...Օս ճոր մի պոհա, անձայտ տակավին, Խոհերի անտես մակույկին նստած՝ Չգիտեմ արդյոք կլինի՞ քամի, Որ առաջ մղի իմ առագաստը, Թե ինքս պիտի շապիկն իմ կայմին Առագաստ շինեմ, նոր լինեմ վստահ, Որ երգն իմ հորեկ, նավը իմ գանձի Գիտի ըննանա օվկիաններն ի վեր Եվ փոնորկածուփ ծովերում անծիր, Որպես գալիքի անմարմին նվեր, Գիտի շնլով իր անանձնապատկան Վատվի որպես վետ, որրազան պատգամ<sup>2</sup>...

Կրակոտ ու փոթորկուն այս տողերով առաջին անգամ Պ. Սևակը ներկայացավ ընթերցողին, տողեր, որոնց միջից տարակուսանքի հետ լսվում է նաև հաստատուն վստահության ձայնը, իր երգի (ասել է թե՝ կյանքի) ճանապարհը մինչև վերջ սեփական ձեռջերով բացելու պատրաստ, իր երմինչև մերջ սեփական հանդեպ աներեր հավատով լի բանաստեղծի ձայնը։

քի մասին հազար ու մի խոհերով՝ Ներ», դարձյալ երգի, բանաստեղծության, բանաստեղծի կոչմանն է վերաբերում։ Պատանի բանաստեղծը բեռնված է կյան-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Սովհտական գրականություն», 1971, **»** 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Սովհաական դրականություն», 1942, № 7.

Խոհերի առաջ՝ Բեջած պարտեսց, Խոհերի առաջ՝ մի Նվաստ հոգի, Խոհերի առաջ՝ խեղճ ու վարահոտ, Խոհերի առաջ՝ բարդ ու անմեկին\ւ

Կյանքը նրան երևում է իրական հակասություններով՝ թերչքներով ու անկումներով, «վերխոյացումով ու վայրիջումով», և րանաստեղծը տենչում է այնպիսի երգ, որ ընդգրկել կարողանա կյանքի բարդությունը, որ կյանքը երգի մեջ էլ անկաշկանդ մնա ու չվանդակվի, Ժամանակի երգը բանաստեղծը չի կարող քաղել երգերի հին գրքերից, Նա ուզում է երգ դարձնել իր ապրած ժամանակները, դառնալ կյանքի թանաստեղծ, ընթանալ անկոխ Համփաներով։

Առաջին բանաստեղծություններն արդեն վկայում են, թե Պարույր Սևակին որքան տագնապ են պատճառել արվեստի խնդիրների, բանաստեղծի դերի ու կոչման վերաբերյալ խոր-հըրդածություններն ու մտորումները։ Դեռևս մանկական տարիներից իր ապագան ու կոչումը պատկերացնելով պոեզիայի մեջ, Պարույր Սևակը առաջին իսկ քայլերից ձգտում է ընթանալ դժվարին ճանապարհով։ Եվ պատահական չէ, որ հենց սկզբից նրա առջև կանգնել են «Ինչպիսի»ն պիտի լինի երգը», «Ի՞նչ պիտի տա կյանքին» հարցերը և ստացել որոշակի պատասխաններ.

Գիտի իմ երգը ծնվի կյանջի մեջ, Կյանջի գրկի մեջ... կյանջից գոյացած, Գիտի որ դառնամ կյանջի բանաստեղծ, Կյանջի զորությամբ բարձր խոյացած։

Գիտի ջարդոտեմ ամեն մի կապահը, Ամեն մի շղքա՝ հոգիս կաշկանդող, Որ կյանքը երգիս մեջ էլ մեա կյանը, Որ չլինեն տողեր խոհերս բանտող2,

Այսպիսի ծրագիր առաջադրելով իրեն, պատանի բանաստեղծը ենե ինչ-որ տեղ տարակուսել է, ապա ավելի շատ Ներքին Տավատ է ունեցել իր ուժերի վրա.

<sup>1 «</sup>Սովետական գրականություն», #8։

<sup>2</sup> Նույն տեղում։

...Հին ճամփաների լարիրինիոսում, Որպես գ՜ւացող անտես իոններ, Տենչանջները իմ հեռու են հոսում, Իսկ ես որպես մի խիղախ պիոներ— Հոգուս մեջ—ձգտում, գլխիս մեջ— խոհեր, Շեփորում եմ գոռ հաղնանակի մարչ։ Եվ ենե հանկարժ հրացանը իմ Դեռ չըկրակած անօգուտ պարպի, Թող այս երգը իմ— հոգուս մտերիմ,

Հրապարակված առաջին գործերը պատանի բանաստեղծի շուրջը մեծ աղմուկ առաջացրին, Քչերն զգացին, որ հրապարակ է մտնում ինչնատիպ, սեփական աշխարհ ու մտածողութիուն ունեցող բանաստեղծ, «Սովետական գրականություն» ամսագրում բանաստեղծությունների տպագրությանը հետևել է գրական մի երեկո գրողների միությունում։ «Ով կմոռանա այդ երեկոն,— գրում է երեկոյի մասնակից, այն ժամանակ նույնպես երիտասարդ արձակագրուհի Անահիտ Սահինյանը,— եթե ներկա է եղել։ Ինչպեսի՜ կատաղի վեճերի տեղիք տվին այդ երեք բանաստեղծությունները։ Այն ժամանակվա գրական կյանքի վրա իշխող հեղինակությունները երկու մասի բաժանակած վիճում էին։ Զարմանակի էր այն կիրքը, որով մերժում էին պատանի բանաստեղծին մարդիկ, որոնք շատ չանցած ստիպված եղան խոստովանել, որ այո՜, ասպարեզ է եկել մի մեծ գրական անհատականություն»²:

Պատանի բանաստեղծը այդ ժամանակ արդեն իբրև պոեզիայի Հիմնական չափանիշ առաջադրում է ճշմարտությունը։ «Որ կյանքը երգիս մեջ էլ մնա կյանք», «Եվ կյանքն անկաշկանդ գեթ չվանդակվի», «Իրերին կոչել իրենց անունով», արտահայտությունները սոսկ խոսքեր չէին, այլ բանաստեղծական դավանանը։

Վաղ շրջանի Պ. Սևակի գրական դավանանքի Էությունը իր ցայտուն արտահայտությունն է գտել գրականագետ Հովհաննես Ղազարյանին հասցեագրած նամակում։ «Իմ որոնումները,— կարդում ենք 1942 թ. օգոստոսի 6-ին գրած այդ

l «Սովհաական գրականություն», № 8։

ջ «Հայրենիքի ձայն», 1971, 23 հունիսի։

նամակում,— ինձ Հաճախ փակուղիի առաջ են կանգնեցնում։ Հաճախ աղատվելով նրանցից՝ իմ առաջ բացվում են նորանոր հորիզոններ, որոնք սակայն հաճախ ամպածածկ են լինում։ Այդ ամենի մասին բացի ինձնից, ոչ ոք չի կարող իմանալ, զի անհնարին է այդ մասին հաղորդակից դարձնել մի այլին...

Այդպես շատ հաճախ ունեցած իմ մտորումները կարճ ասած պտտվում են այն բանի շուրջը, ինչ Ձարենցը ձևակերպել է այսպես.

Ամեն պոհտ դալիս իր հետ մի անտես նետ է բևրում, Եվ նետն առած, խոհակալած որս է անում երդերում, Բայց դառնում է բանաստեղծ նա ոչ Թե նետի մեծությամբ, Այլ հարվածի ահագնությամբ, որ հանձարներ է սերում!:

Անշուշտ, անզուգական է ասված։ Անշուշտ, անտարակուսելի է, որ ես բանաստեղծ եմ, և որ ինձ հետ մի անտես նետ եմ բերել։ Այդ մի հանգամանք, մի առաջնային, բայց տվյալ դեպքում խնդրից դուրս հանգամանք։ Երկրորդ հանգամանքը հարվածի ահագնության և այն դեպի ո՞ւր ուղղելու հարցն է։ Այդ է հարցերի հարցը ինձ համար այժմ։

Վերջին հաշվով սա է ամենակարևորը և սա **է վճ**ռողը իմ To be, or not to be-ի, իմ լինել, նե չլինելուն։

Այժմ ես մի քիչ այլ կերպ եմ հասկանում այն տարրական և անժխտելի ճշմարտությունը, որ նույնպես ձևակերպված կգտնենք Ձարենցի մոտ.

> Թե աւզում ես երգդ լսեն, Ժամանակիդ չունչը դարձիր։— Կապվիր Նյարդով լուրաջանչյուր Քո օրերին և քո դարին...

կամ՝

Ձի շղթայվի մարդու հոգին ոչ մի կապով արտաջին, Եթե դարի, ժամանակի զրահ ունի իր հագին, Կրարձրանա ու կկանգնի նա հավատով անսասան Եվ կըմնա գալիջ կյանջում՝ անկորտակ ու ահագին։

<sup>1</sup> Բանաստեղծությունները նամակում բերված են հիջողու**թյամբ, որի պատ**ճառով կան բնագրային որոշ չեղումներ։

Ես չեմ կարոց ժխտել հրապարակախոսային պոեզիան, ենե նույնիսկ ցանկանամ, բայց նմանօրինակ ոչ ոք էլ չի կարող ինձ համողել, որ նա կարող է մնալ «գալիք կլանջում անխորտակ ու ահագին»։ Իմ խոհերի ու մտածումների մեջ ես միշտ ապացուլցներ փնտրում եմ գրակ[անության] պատմու⊷ թյան ժեջ, ժասնավորապես ժեր գրակ[անության]։ Հիժար կլինի անշուշտ նա, ով կցանկանա պնդել, որ այսօր Շահա-.զիզը կամ Քաթիպան բացի պատմական նշանակությունից, ունեն նաև այնպիսի գեղ[արվեստական] նշանակություն, որ պիտի սեղանի գիրք դառնան։ Բայց ԴուրյՃ^նը, որ ապրել է մոտավորապես նույն շրջանում։ Կամ մի այլ օրինակ, որը իր *մեջ շատ լավ դրսևորում է այդ երկվությունը։* Պեշիկթաշլյան**ը։** Այսօր իսկ նրան սեղանի վրա կարելի է ունենալ։ Նրա այնպիսի ոտանավոբներ, ինչպես «Գարուն», «Եղբայր եմք «Գնացեք իմ տաղք», «Մահն քաջորդույն», «Թաղումն քաջորդույն» և այլն, իրենց գեղ[արվեստական] արժանիքներով, իրենց ավարտվածությամբ միայն կարելի կլինի փնտրել այնպիսի բանաստեղծների մոտ, որպիսիք են Տերյանը, Չարենցը։ Բարի։ Իսկ նրա ստեղծագործության մյուս, ամենաստվար... մա<sup>տ</sup>սը, Մխիթարյան վանականներին, դանադան նեղ Հանդեսներին և այլի նվիրված ոտ[անավոր]նե^րը։

ի՞նչ են դրանք։ Վաղուց մեռած մումիաներ... Անկասկած է, որ Պեշ[իկթաշլյան]ը արտահայտել է իր ժամանակը լրիվ կերպով իր ստեղծագործության թե՛ այս, թե՛ այն մասով։ Բայց ինչո՞ւ նույն բանի մասին ասված նրա այս-ը ու այն-ը այսօր միևնույն արժեքը չունեն և այն էլ միայն մի դարից պակաս ժամանակաշրջանում,

Հետևությունը պարզ է նույնիսկ գրականության դիլնտանտի համար։ Այդ բացատրվում է «հարվածի ահագնությամբ, որ հանձարներ է սերում»։ Բարեկամ, սիրելիս, կարծում եմ, որ ես շատ ավելի իրավունք ունեմ այդ մասին մտորելու, ջան ոչ ոք։ Վերջին հաշվով այդ հարցի վճռումը, մեծամտություն չհաշվես, ոչ միայն ինձ կամ քո (իմ մերձավորների) համար է անհրաժեշտ ու հարկավոր» :

<sup>՝</sup> Նամակը պահվում է Հ. Ղազարյանի մոտ։ Նամակի**ց կատարված** մեջրհրումների աղբյուրը այսուհետև յի նչվի։

Նամակն ամենից առաջ վկայում է, Թե որքան խոր է ըմբռնել Պ. Սևակը Եղիշե Ձարենցին, մեր պոեզիայի համար ուղենշային «Գիրք Ճանապարհի»-ն, որը մինչև այսօր էլ գրականուժյամբ զբաղվողներից շատերին դեռևս անհասանելի է մնում։ Փաստն ինջնին, որ Պ. Սևակը ստեղծագործական առաջին քայլերն անելիս բանաստեղծական արվեստի մասին իր մտորումները կառուցել է Ե. Ձարենցի գեղագիտական բանաձևումների ու սահմանումների վրա և դա արել է այն տարիներին, երբ մեծ բանաստեղծը արհեստականորեն հանված էր

Պատանի բանաստեղծը այդ ժամանակ արդեն հասկացել է, որ հայ պոեզիայի զարգացման ուղին պիտի խարսխել չարենցյան ավանդների վրա, որ բանաստեղծների նոր սերունդը իր ճանապարհը պետք է սկսի այնտեղից, որտեղ ավարտել է Ե. Ձարենցը, և որոշակի սահմանագիծ է քաշել «ժամանակի շունչը դառնալու» երկու տեսակ ըմբռնման միջև։

4. Սևակը առաջնությունը տալիս է ոչ թե օրերի ետևից քայլող, կոնկրետ առիթի, դեպքի, իրադարձության մասին գրվող բանաստեղծությանը, որ անցողիկ է, թեև կարող է օգտակար լինել իր երևան գալու պահին, այլ «հարվածի ահագնություն» ունեցող պոեզիային, որ ընդհանրացնում է, ուստի և կարող է դիմանալ ժամանակների ջննությանը։

Մեկնելով այս դիրքերից, պատանի բանաստեղծը նույն նամակում քննադատական հայացքով է նայում Սիամանթե.լի, Մալակովոկու, Չարձնցի պոհզիային, նրանցից յուրաքանչյուրի ստեղծագործության մեջ տեսնելով մնայունն ու անցողիկը, և հղրակացնում է. «Այս ամենից հետո... պարզ է, Թե ինչպես պիտի հասկանալ «ժամանակի շունչը դառնալու» խրնդիրը, որ ժամանակի և տարածության ոչ փիլիսոփայական, այլ իրական Հասկացողությունը բացասաբար չանդրադառնա գրեղ[արվեստական] գործի վրա։ Այդ այն առանցքն է, այն անհերջելի և հարամնա գործոնը, որ երբեք չպիտի անգիտանալ։ Մնացած խնդիրները արդեն Հաշակի, վերաբերմունքի, Տասկացողության Տարցեր են»։ ԱնՏավատալի է թվում, որ տասնութամյա պատանին կարող էր այդքան լրջորեն վերաբեր**վ**ել բանաստեղծական ստեղծագործությանն ու նպատակներին և նման մեծ պահանջներ առաջադրել ինքն իրեն ու ընդհանրապես բանաստեղծներին։ Հիշենք, որ այս ամենը նա մտածել ու գրել է ստեղծագործական առաջին թիչ ին շատ նշանակալի ջին դեպքում (Ճաշակ, վերաբերմունք և այլն) խոսքս վերաբերում է ասենք այն բանին, որ ինձ Համար (ինչպես և Ձարենցի համար վերջին շրջանում՝ հիշիր «Մահվան տեսիլ»-ի սկիզբը.

Սակայն բոլորդ միասին Թվում եք ահավասիկ Ապագայով լեցուն աչջերիս, որ անցյալին եմ հառել ահալի— Ո՜վ դուջ, զառամյալ մանկության հիշատակներ վսեմ.— Այնջա՜ն ԹեԹևախոս և միամիտ...)—

այսօր ավելի հմայիչ է բարդը (ո՛չ խձողվածը և անիմանալին, այլ խորիմաստը), քան պրիմիտիվը, խորը և նստողը, քան այլ խորիմաստը), քան պրիմիտիվը, խորը և նստողը, քան նեքսպիրը, քան Շիլլերը, Գյոթեն, քան Հայնեն (ռոմանտիկական լիրիկան), Սիամանթոն, քան Տերյանը, Մայակովսկին, քան Եսենինը, վերջին շրջանի Չարևնցը, քան սկզբնական շրրջանի Չարևնցը։ Բայց կրկնում եմ, այդ միայն ճաշակի և վերաբերմունքի, նեղ, անհատական հայեցակետի խնդիր է և այդ բնավ չի նշանակում, թե ինձ համար անհատազատ է զգացումային, ռոմանտիկ լիրիկան, մեղմությունը, պարզությունը, կոնկրետ՝ Շիլլերը, Հայնեն, Տերյանը, Եսենինը, Չարենցը՝ նախնական շրջանի և այլն։ Ես, ինչպես ամեն մի խելոք մարդ, չեմ գոհում այդ շարքերից մեկը մյուսին։ Ընդհակառակը, «նրանցին ին ինձ սիրելի» (Չ․), որովհետև նրանցից

Ցուրաքանչյուրը իր մեջ մի աշխարհ է կրում, Ցուրաքանչյուրը բերում է մի առանձին պարգև... ...Եվ պատմում են նրանք մեր աշխարհի մասին Խոսքերով անկրկնելի և անագորույն...»։

Նամակի այս հատվածները շատ բան են ասում ոչ միայն պատանի Պարույրի բանաստեղծականի ըմբռնումների, գեղագիտական ճաշակի մասին, այլև մի շարք կողմերից լուսաբանում են հասուն տարիների Պարույր Սևակին, հատկապես նրա այն դրույթներն ու տեսակետները, որոնք հաճախ սխալ են հասկացվել և միակողմանի մեկնաբանվել։ 40-ական թվականներից սկսած գրական շրջաններում այն կարծիքն է շրջևլ, թե Պուրույր Սևակը ժխտում է զգացումային, հուղական ընարերգությունը։ Մինչդեռ, ինչպես տեսնում ենք, խոսքը վերաբերում է ոչ թե զգացումային քնարերգությունը արհամարհելուն, չընդունելուն կամ ժխտելուն («նրանք բոլորն են ինձ սիրելի»), այլ անձնական նախասիռությանն ու ճաշակին, մի բան, որ ունի ինչպես յուրաքանչյուր բանաստեղծ-արվեստագետ, այնպես էլ ամեն մի մարդ։ Եվ նախազգալով, որ կարող են իրեն սխալ հասկանալ, Սևակը կրկնում է, որ ռոմանտիկականի հանդեպ ռեալիստականին, զգացումայինի հանդեպ խոր ու նստող ջնարերդությանը նախապատվություն տալը «ձաշակի և վերաբերմունքի, նեղ, անհատական հայեցակետի խնդիր է»։

Նամակում կան դրույթներ, որոնց հավատարիմ է մնացել բանաստեղծը ամբողջ կյանքում, և որոնք խորացվել ու ինքնատիպ հիմնավորում են ստացել 60-ական թվականներին նրա զրականագիտական հոդվածներում, ուսումնասիրություններում ու ելույթներում։ «Իսկական բանաստեղծը չի կարող չբարձրանալ իր ժամանակից՝ թեկուզ և այն պարզ պատճառաբանությամբ, որ պարտավոր է ապրել այդ ժամանակից շատ ավելի, գրել է հետագալում Պ. Սևակը։—

Ժամանակավրեպ լինելը ժամանակավոր լինել է։ Լինել ապայժմեական նշանակում է լինել անէական։ Լինել ապարդի միևնույն է Թե լինել քայլող դի։ Բայց ժամանակակից լինելը Հավասար չ**է ժամանակին** կից լինելուն»<sup>1</sup>։

Հասուն տարիների պարույրսևակյան այս խիտ ու կուռ բնութագրումների մեջ անկարելի է չլսել սկսնակ Սևակի ճամակի շատ տողերի արձագանքները։ Հենց այս ըմբռնումով ու հասկացողությամբ է Պ. Սևակը նամակում մեկնաբանել չարենցյան «ժամանակի շունչը դարձիր», այլ կերպ ասած՝ արդիական, ժամանակակից լինելու խնդերը։ Սակայե դա պատանի բանաստեղծի համար դեռևս չի նշանակել հարցի վերջնական ու սպառիչ լուծում։ Սևակը, հենվելով դարձյալ Չարենցի վրա, առաջադրել է նաև ժամանակը ինչպե՞ս պատերելու խնդիրը, որը և ամենակարևորն է համարել։ «Այստեղ,— գրել է նամակում,— նորից պիտի հիշեցնեմ Չարենցի մի խորհուրդը «գալիքի երգասացներին»։ Ահա նրա վեց խոր-

ն Գ. Սևակ, Մայաթ-Նովա, ՀՍՍՀ ԳԱ Հրապարակչություն, 1969, էջ 369։ Այսումետև՝ «Սալաթ-Նովա»։

Տուրդներից հետո վերջին խորհուրդը՝ հանճարեղ կերպով ասված.

> bվ ես ասում եմ ահա ձեզ, որ պիտի երգեր, Կարդալով մատլանն այս խորախորհուրդ,... Խորհուրդ չի վերցնում ապագայի երգը bվ այս է իմ խորհուրդը յոβերորդ...

Շատ բարի։ Ուզում է ասել, որ պիտի գրեմ ինչ Թելադրում է սիրտս կամ պիտի լռեմ։ Այսպես է, և այլ կերպ պատկերացնել իսկական բանաստեղծին անհնարին է, մանավանդ որ այդ բանաստեղծը կարդացել և ըմբռնել է.

> Ուրեմե, ո՛վ դալիքի հրդաստեներ, Որքան էլ վեն լինի ձեր ներկան— Չմոռանաք, որ դուբ պիտի սերմեր ցաներ, Որ լինեն դարից ձեր—երկար...» (բոլոր ընդդժումները Պարույր Սևակին են -- Ա. Ա.)»։

Պատանեկան տարիներին պրականության, բանաստեղծի կոչման ու դերի մասին այսպես մտածողը միայն կարո՜ղ էր և իրավո՜ւնք ուներ քառորդ դար հետո գրելու տողեր, որոնք ուրիշ մեկի բերանում կհնչեին իբրև ետին թվով ասված ինքնագովության խոսքեր.

> ին բախար բերեց. Ես ո՛չ մի տեգամ Չրչփոթեցի իմ ահեղ դարը օրացույցի հետ. Եվ ո՛լ մի տեգամ Չկարողացա (չկարողացա՜-չկարողացա՜) Դառեալ խոսափող այն տեցողիկին, Որ համարժեր էր հայողությանը։ (11, 101)

Ձափազանց ուշագրավ է նաև նամակի հրկրորդ, մասը, ուր Գարուրթը խոսում է իր մտահղացումներից։

իդևայով կապված կլինի իր նախորդին և Հաջորդին, և ապա բոլորի միասնությամբ իսկական բանաստեղծի, իսկական Հասկացողի Համար ամբողջական և Հասկանալի կլինի այդ դործը ինչպես մի երաժշտական սիմֆոնիա»։

Նամակի այս հատվածը հատուկ ուշադրության է արժանի, որովհետև շատ բան է ասում Պարույր Սևակի բանաստեղծական մտածողության մասին և վկայում է, որ հենց սկզբից էլ նրան հատուկ է եղել համանվագայնությունը՝ սիմֆոնիզմը, որ շատերին թվացել է բանաստեղծական անկազմակերպվածություն, Պ. Սևակը ոչ թե խոսել է սոսկ սիմֆոնիզմի մասին, այլ սիմֆոնիզմի սկզբունքներով ստեղծագործել է առաջին իսկ քայլերից։ «Յուրաջանչյուր մաս իր բնույթով տարբեր կլինի, ավարտուն և լրիվ գործ, բայց և ընդճանուռ իղեայով կապված կլինի նախորդին ու հաջորդին»,— սա ոչ այլ ինչ է, քան բանաստեղծական գործի կառուցում սիմֆոնիզմի սկզբունջով, մի բան, որ հետագայում փայլուն արտահայտություն գտավ ինչպես պոեմներում, այնպես էլ առանձին բանաստեղծություններում։

Մտահղացված դիրքը բացվելու էր «Լինհ», թե չլինհլ» բահաստեղծությամբ, որին հետևելու էր I մասը՝ «Խռովջի երգեիր». «Ամեն ինչ խաղաղ էր։ Ե՛վ երկիրը, և՛ հոգին։ Կար ինչ-որ կախարդանջի նման բան, ասենջ ինչ-որ սիրո Վեներայի թագավորության շրջան։ Բայց ահա երևաց մի մութ և անըմբռնելի ուժ, ու հօդս ցնդեց այդ խաղաղ կյանջը։ Այստեղից էլ սկսվում է «Խռովջի երգերը»։ Ե՛վ երկիրը, և՛ մարդը ապրում են խռովջ՝ խաղաղության փոխարեն։ Քաղաքական լեզվով ասած ֆաշիստները խանգարեցին մեր կյանջի անդորրությունը։ Այս ամենատիպականն է այս ցիկլի համար։ Բայց «ժամանակի շունչը» լրիվ դառնալու համար կաշխատեմ մատուցնը հանի չունչը» լրիվ դառնալու համար կաշխատեմ մատուցնը հանար էլ, որ ինչի ձգտում էինջ, նրան չհասանջ։ Այդ իհարկե կհնչի շատ մեղմ՝ առաջինի համեմատ։

## II. Մահվան Վեներա՞...

Այս արդեն առաջինի օրգանական շարունակությունն է, բայց, այսպես ասած, ինչպես այս ցիկլերից յուրաքանչյուրը, ունի `Ֆր սուվերեն իրավունքները։ Այն մութ ուժը, որ մեր (և աշթարհի) խաղաղ կյանքը խողվքի փոխեց, այդ ուժի հետ ծնվեց մի նոր զգացում, Մահը։ Մահը գերում է երկու կողմին։ Քաղ-[աքական] լեզվով ասած կարմիր զինվորը գնում է դեպի մահ «գիտցած լինելով ինչո՞ւ է հագնում քղանցքը սև, իրանապիրկ, գիտցած լինելով ինչո՞ւ է այսքան շատ վաղ հավաքում դեռ նոր բաց արած ծիրանահագի առագաստը իր այս ուրախ կյանքում»։ Նույնը կարելի է ասել նաև մի ֆաշիստ զինվորի, մի անգլիացու, մի ճապոնացու, մի չինացու մասին, չնայած, որ նրանցից յուրաքանչյուրի «գիտցած լինելը» միանգամայն տարբեր բանևը են։ Այսպես ահա կարծես մահվան աստվածուհու Թևիրի ճախրում ես լսում աշխարհի վրա, ոչ Թե սիրո, այլ մահվան Վեներայի։

Այս ցիկլի վերջում դրված կլինի նույնանուն պոեմանուն ա ավելի կոնկրետ կերպով է կապված պատերազմի հետ։ Նա մի յուրատեսակ «Ամենապոեմ» է, մի յուրատեսակ «Βο¾на н мир»։ Ոչ մի սահմանափակություն։ Ինձ առաջին հերթին կհետաքրքրի աշխարհի բախտը, երկրագնդի բախտը, որ ինձ կթվա մի չնչին գնդակ տիեղերական հաստատության մեջ, մարդկանց բախտը, որպես չնչին և դժբախտ արարածների։ Կարծես երկրի վրա կատարվող անցուդարձին կնայեմ վերերկրային ինչ-որ տեղից, ինչ-որ Մարսից կամ Սատուրնից...

…Ես կխուսափեմ ամեն տեսակ գռեհկացումից և ամեն տեսակ շաբլոնից, որպես սահմանափակության ջահակիրների, որոնք թաղելու կտանեն ամեն մի հանճարեղ գործ»։

Սևակյան դատողություններում որոշակիորեն զգացվում է Ուոլտ Ուիտմենի անմիջական ազդեցությունը, աշխարհին ու մարդուն տիեզերական բարձունքներից նայելու ուիտմենական հայացքը, որին այն ժամանակ նոր-նոր ծանոթացել էր Պարույր Սևակը։

Գիրքը, ըստ մտահղացման, ունենալու էր նաև «Խաչելության երգեր», «Հոգեվարքի երգեր», «Ռեքվիեմ», «Վերադարձի կարոտ» շարքերը։ Այս մտահղացումը թեև շատ քիչ չափով է իրականացվել («Խռովքի երգեր», «Ռեքվիեմ» և էլի մի քանի բանաստեղծություններ), բայց խոսում է պատանի Սևակի ստեղծագործական խիգախության մասին։

Ահա «Լինե՞լ, թե չլինել» բանաստեղծությունը, որ ըստ մտահղացման, պիտի բացեր գիրքը, և որը ինքը բանաստեղ֊ ծը բնորոշել է իբրև իր հոգու երկփեղկվածության արտահայ`տություն` «հս գիտակցաբար որոշել **էի «չլինել», իմ «հս»-ի** տակ գտնվող «հս»-ը վճռել էր լինել»։

Բանաստեղծությունը գրված է 1942 թ. օգոստոսի 10-ին (հիշյալ նամակից չորս օր հետո)՝ հայրենի գյուղում իբրև բարեկամին ուղղված նամակ։ Հոգեկան խռովքի սկզբնաղբյուրը ֆաշիզմի հրահրած պատերազմն է.

> Եվ վերջերից, ինչպես ավերված աչջերից, Ծորում է արտասուջ, օ՜, ոչ, ծորում է արյունց հանդարտ, Բխում, որպես բողոջ, հոսում որպես գանգատ։ Իսկ իմ մեջ խռովջն է փայլատակում, Վրեժն է կարկառում ԹաԹե իր դեպի հոգուս երկինիը յոԹերորդ, Իսկ իմ մեջ, որպես աստծո մեջ, ծագում է երկու հակում, Ինձ դեպի հակառակ ընեռներ բերելով։

Արյունահեղ պատերազմի մեջ ներքաշված մարդկությունը բանաստեղծին երևում է օգնության կարոտ, խաչված Հիսուսի կերպարանքով։ Յուրաքանչյուր սպանված մարդու մեջ նա տեսնում է սպանված մարդկությանը։ Խախտվում-բեկվում է այն պատկերացումը, թե մարդը ծնվել է ու պիտանի է ոչ թե պատերազմի, այլ երջանկության, խաղաղ կյանքի համար, և ծանր ապրումների մատնված բանաստեղծի հոգին ելք է որո-նում։

Եվ չՀիչո՛լ բախտը այս աշխարհի, ՉՀիշել երգ ու սեր, երչանկություն, կանանց. Թովչությունները սին... երբ որ պիտի Այդ ամենը արյան ումպով կուլ տալ, Երբ հախճիրով պիտի, մահով, պատերազմով, պենջերով հոխարտալ

Եվ գրկնլ կնոչը մի կտրված Թևով, Այն էլ եթե, եթե, բախտը եթե ժպտա...

. Ասվ չէ՞ արդյոք լռե՛լ, լռել Հավետ Եվ չլիևել այդպես մոտիկ ու մերձ, Այս աշխարհի բախտին, այս մարդկության։

Սա բանաստեղծի «ես»-ն է, որ մարդկությանը վիճակված ծանր փորձությունները տեսնելով, դերադասում է «դեռ սկիզբ չունեցած, ունենալ վերջ»։ Իսկ այդ «ես»-ի տակ դանվող «ես»-ը ըմբոստանում է այդպիսի վախճանի դեմ, որովՏետև դարդկության չամոքի իրդերով. Հած շնորհը, դուցի և վիթխարի, անդարձ մարել» և վերքերը արդի և անառակ», որովհետև դա կնշանակի՝ «ի վերուստ տըր-

> Դեռ ըսկիզը չունեցած, ունենա՞լ վերջ... Եվ այդ այն ժամ, երբ որ բյուր վերջերով Աշխարհն է կուչ եկել...

Երբ դաշտերում անհերկ, մերկ ու ավեր Դեռ որպես ժանգապատ հուժկու գութան Հերկել պիտի հողը և ժանգը տալ Հողի գոց արգանդին անվերադարձ, հավետ Եվ մարդկության կրկին ժննդի հետ Ահեղորեն կանգնել՝ մարով հասուն, Խահով պայժառ, լեղվով արևաներկ։

«Հինհել, 17-հ չլինելու» հարցը վճռվում է հօդուտ «լինելու».

0°, չեմ կարող երբեք, իմ բարեկամ, Հեռու մնալ բավից այս ահավոր դարի, Մարդկության սին բախտից, եթե անգամ Իմ լույսե իր խավարում անդարձ մարի...

Պատերազմի առիթով Սևակի գրած բանաստեղծությունների բնորոշ առանձնահատկությունը խռովքով ու տագնապով լի ներքին խորհրդածությունն է ֆաշիզմի զարհուրելի հանցագործությամբ ծանրագույն փորձության մեջ ընկած մարդկության ձակատագրի շուրջը։ Նրանցում շատ հաձախ չկա պատերազմի ուղղակի ու անմիջական հիշատակություն, բացակա է նաև հռետորական այն պաթոսը, որով շնչում էր պատերազմի թեմայով ստեղծվող պոեզիան։ Պատանի բանաստեղծի հոգում պատերազմը, անհամար զոհերն ու կորուստները ռեքվիեմներ են հնչեցնում.

Հոգենանդիսա, մ, Հոգենանդիստ...

Վախվիսելով մութ դիջերծ է դնում, Ճամփան` լեռ ու քար, ինջը՝ հետիոտ... Միին երկնքում լուսինն է քնում, Հասնում է խավարը իրրև մահվան բոթ... Շուրջը լռությո՜ւն, անդորը ու հանդիստ... Լռել է անգամ չղջիկը անտուն, Ձի կրվվում չար բուն ավերակ վանջի**ց,** Ծղրիդն է լռել մոտիկ բացատում...

Լուսնի դիակը ծածկել է ամպը, Ամայացել է մարդաշատ ճամփան... Սարսափն է դերում ինձ քիչ-քիչ. — Մի^Թե միմիայն ես եմ վրիպել Չար մահվան աշքից...

## Հոգեհանդիստ, օ՞, հոդեհանգիստ։

Բնության անկենդան լռության այս պատկերի («Ցայդերդ») մեջ դծագրվում է այն ծանր Տոդեվիճակը, որ ապրել է բանաստեղծը՝ պատերազմի դաշտից Տաղարավոր կիլոմետրեր Տեռու դտնվելով։ Պատերազմի դաշտում չլինելով, բանաստեղծը մշտապես եղել է նրանց Տետ, ում ամեն րոպե արդն ու դնդակը կարող էին տապալել դետին։

Վառվռուն հրազանքներով, Հայրենիքի Հղորության, մարդկայնության, արդարության, խաղաղության ու ապագայի նկատմամբ անհուն հավատով լցված պատանու վրա ծանր տպավորություն են թողնում հանկարծակի սկսված պատերաղմի թոհ ու բոհը, միլիոնավոր մարդկային դոհերը, որոնցից ամեն մեկը իր՝ բանաստեղծի նման սիրո, ապագա երջանկության հրադանքներ է ունեցել, անկատար իղձեր... Բանաստեղծը ամենուրեք մահ է տեսնում՝ մահ մանուկի ու ծերի, օտարի ու հարազատի, մտերիմի ու արյունակցի. նրան թվում է, թե այլևս «չի հնչի լռած երգը»։ Բայց տարակուսանքներին հաղթում է հավատը.

> Բայց ես Հավատում եմ Հավատով խորին՝ Հնչի Թե չՀնչի մեր երգը մաքուր, Այդ միևնույնն է... Շուտով մահը նորից Գին կունենա ինձ համար և քո կյանքում։

Պ. Սևակը չի հրգել կապույտ մշուշների ու կապույտ ծաղիկների աշխարհը, որովհետև կապույտով չէր դունավորված ժամանակը, այլ՝

> Երկինքը՝ ձուլված գորջ կապարի**ը,** Ռումբեր է տեղում որպես կարկուտ,

Գնդակների քամին որը, թափառիկ Քաղաքների վրա իր մաշնրգն է նրգում։ Հողը բացում է գիրկը մայրական, Պատսպարում որդոց դիերն անթաղ։

Պատերազմը և մարդը, պատերազմը և բանաստեղծը Թեման չի պատկերվում կոնկրետ իրադարձությունների կամ որոշակի սյուժեի զարդացման միջոցով, այլ վեր է ածվում բանաստեղծությունների ներքին թեմայի։ Պատերազմի արյունոտ պատահողմի մեջ Պ. Սևակը պաշտպանում է մարդկայինը, բնավ չդառնալով պացիֆիստ. նա պատերազմ է հայտարարում ընդդեմ պատերազմի, ընդդեմ այն չար ուժերի, որոնք մարդուն զրկում են երջանկությունից։

Պ. Սևակի պատերազմի տարիների հոգեվիճակի խտացումներից Է «Ահա նորից գիշեր» բանաստեղծությունը (1943 թ.), որ տպագրվել է «Նորից քեզ հետ» ժողովածուի մեջ որոշ փոփոխություններով.

> ...Ես մեղմ էի այնպես, խոնա՞րհ և ընտանի՛, Այդ երեկ էր կարծես, դու հիշո՞ւմ ես արդյոք, Մեզ սպասում էր դեռ լեղած մի ընտանիք, Մի համրախոս խրճին՝ ծածկված հող ու հարդով։

Բախտ կար թո աչջերում, բախտ կար ամե՜ն ինչում, Միայն սեր կար կյանջում, ցավ ու ձանձրույն չկար, Ամեն խոսջ ու հայացջ խոստումով էր շնչում, Երազով էր հարուստ օրն ու գիջերն երկար։

Բայց մեր բախտը այդ ո՞ր, ո՞ր գիջերում մռայլ, Ո՞ր անձրևի ներքո և ո՞ւմ ձեռքը թաղեց, Ո՞ր չրՀորդանն արդյոք ջրջչաց մես վրա, Այդ ո՞ր առուն խնդաց, լամպը քմծիծաղեց։

Այդ ո՞վ իմ գալիջը՝ ջո աչջերի խորջում Սվ ջո սերը մորնեց իմ ձեռջերի վրա։ Այդ ո՞վ և ինչու էր բաց դուռն իմ դեմ փակում Ու զղջման աղ ցանում իմ վերջերի վրա։

Ո՞վ էր,— չե՛մ Հասկանում, ես լգիտե՛մ, մշո՛ւշ, Գիշե՛ր, Հանկարժ թեզ պես ողջը մուժով պատվեց... Միայն դիտեմ՝ փլվեց մի որը տանիջ դրսում Եվ մայթերին, իմ տեզ, անձրևն ուշաթափվեց։ (1, 206)

Ծանր ապրումների պատճառը խորն էր ու ոչ անձնական։ Համընդհանուր գարթոնքի ու վերելքի ռոմանտիկայի մինոլորտում մեծացած պատանուն պատերազմը միանգամից հասունացնում է և նախկին լավատհսությունից շատ բան խախտում։ Նոր կլանքին սիրահարված, մեծ հայրենիքի անպարտելիության գաղափարին Համոզված պատանին տեսնում է, թե ֆաշիստական Հորդաները ինչպես են գրավում ու ոտեսատակ տայիս հայրենիքի սրբագան հողը, տեսնում է ցավով և ողջ մարդկությանը բաժին ընկած ծանր փորձությունների հետ կապում իր ժողովրդի ճակատագիրը։ Քանի՞-քանի՞ դար ուրիշների լծի տակ մեջքը ծռած հայ ժողովուրդը հագիվ էր ոտքի կանգնել, և ամա այս ամավոր խորշակը, որ ծանոԹ էր մայ ժողովրդին դեռևս առաջին համաշխարհայինից, երբ ձեռնարկվեց իրագործելու XX դարի առաջին ցեղասպանությունը։ Բանաստեղծը գիտեր, Թե Հայ ժողովրդի մասին ինչ մտքեր է որոճացել Վիլհելմ կալգրը, ձեռը պարզելով Թալեաթին ու Էնվերին, և գիտեր նաև, Թե որջան ահավոր է կայգեր փոխանորդ Հիտլերը, «մութ որջերից գաղտագողի բեմ ելած այն խեղկատակը», որ ֆաշիզմի սվաստիկալի նշանով խաչակրաց պատե֊ րազմի էր դուրս եկել աշխարհը տիրելու։ Պատահական չէ, որ առաջին անգամ Հենց այդ տարիներին են բանաստեղծին այցելում ՍիամանԹոյի ու Վարուժանի՝ այն «քանքարավոր այրերի» կերպարները, որոնք գո՞ դարձան ցեղասպանությանը։

1944 թ. դեկտեմբերին Սևակը գրում է «Մեռածները հրամայում են» դրամատիկական հատվածը։ Սա մի երկխոսություն է, որ տեղի է ունենում Սիամանթոյի ու Վարուժանի միջև՝ թուրքական բանտում։ Առավոտյան նրանց սպասում է մահը, և ահա, մահվանից առաջ, նրանք վերլուծում են իրենց ապրած կյանքի իմաստր։

Քախվում են երկու սկզբունք, երկու Հակադիր կարծիք ժողովրդին ու իրենց վիճակված ծանր ճակատագրի շուրջը։ Եթե Վարուժանը արդարացնում է իրենց ապրած կյանքը և Հավատացած է, որ ամեն գիշեր իր մեջ Արշալույս է վառում, ապա Սիամանթոյի Համար իրենց ապրած կյանքը եղել է խավար բանտ, իսկ իր երգած Հույսի ջահը «թույլ մի ընդվզում, աղոտ մի մոմ Համատարած խավարում», որ ունչով չէր կարող օգնել կեռ յաթաղանով մորթվող ժողովրդին։ Վարուժանը պաշտպանում է կռվի մեջ մեռնելու սկզբունքը, դեմ է սեփական խաչը Համրորեն Գողզոթեա տանելու քրիստոհեական ըմբռնումին, իսկ Սիամանթերն կողմնակից է մահին մահով դիմավորելուն, քանի որ կլանքի սանձերն իրենց ձեռքում չեն, քանի որ՝

> Դարում, ուր չևս կարող ապահով լինել Վայլվա համար. որտեղ կարոտով ես Նայում Արևին մայր մտնող՝ Հուսալով նորից Նրան տեսնել վաղբ կրկին բարձրանալիս. Երբ կործանման ուրուն ժանգի նման Նոտած է կողպերին ամեն դռան,---Ապրելու տենչանըն ու համառությունը՝ լոկ Կարող են թույն խառնել կերած հացիդ, Կարող են դարձնել քեզ վախկոտ ու փոքրոգի, Կարող են խոնարհել թո գլուխը հպարտ... Երբ շուրջդ ամեն ինչ կործանվում է անդարձ Եվ Նույեն է ոպառնում բեզ վայրկյան առ վայրկյան, Հպարտ է հա՜ միայն և հա՜ միայն զորհալ, Ով կործանվում է և այլևս վախ չուհի Կործանվելուց... ինչո՞ւ, ինչո՞ւ թույլ տալ օտար նժույդներին վայրի, Որ ինձ անդունդների խորքը նետեն, Եվ ոչ՝ իմ ոտներով նետվել անդունդն ի վար, Եթե դա անբեկելի ճանապարհ է արդեն...

Ինչպես առաջին շրջանում գրած մյուս բանաստեղծություններում, այնպես էլ «Մեռածները հրամայում են» դրամատիկական հատվածում Պ. Սևակի մտորումները գերապանցորեն պոեզիայի ու կյանքի, բանաստեղծի ու մարդու փոխհարաբերության շուրջն են պտտվում։ Տվյալ դեպքում՝ եթե Վարուժանը ամեն կերպ հաստատում է լինելու (ավելի ընդհանրական ձևով՝ ժողովրդի լինելու) գաղափարը և դահիճին շպրտում է «Մորթի՛ր ժողովրդի անձանելի այն վիճակից, որի մեջ դրել էին նրան ժողովրդի անձանելի այն վիճակից, որի մեջ դրել էին նրան XX դարի առաջին ցեղաստանները։

Ինչպես ամեն մի իսկական բանաստեղծի պատանեկան գործերում, այնպես էլ Պարույր Սևակի առաջին շրջանի բանաստեղծություններում, որոնք գրված են 1941—1944 թվականներին, Հանդիպում ենք դիտակցված կամ չգիտակցված նմանությունների։ Այդ գործերում՝ ինքնուրույն մտածողության, զգացումները խտացնելու և դրանք սեփական բառերով արտահայտելու կարողության կողջին զգացվում են նաև լավ հասկացված ընթերցումներ հատկապես Նարեկացուց, Միամանթոյից, Վարուժանից ու Չարենցից։ Առաջին այդ բանաստեղծությունները վկայում են, որ Պ. Սևակը սերում է Նարեկացի-Սիամանթո-Վարուժան-Չարենց գծից։ Բայց սա բնավ չի նշանակում, թե նրա պոեզիան մեկուսացված է մյուս հայ դասականների պոեզիայից։ Ավելին, Պարույր Սևակի առաջին շրջանի բանաստեղծությունների վրա զգացվում է նաև Ալեքսանդր Բլոկի, Բորիս Պաստեռնակի, Հայնրիխ Հայնեի, Ուոլտ Ուիտմենի շունչը։ Հետագայում այս անուններին ավելանում են Պուշկինն ու Լերմոնտովը, Մայակովսկին, XX դարի ֆրանսիական ու իսպանական բանաստեղծները (Էլյուար,

Համալսարանական տարիներին Պարույր Սևակի շուրջն է համախմբվում համալսարանի գրական երիտասարդությունը. նա դառնում է գրական պարապմուն քներին, քննարկումներին ու բանավեճերին տոն տվողը։ Հայ պոեզիայի զարգացման շահագրդությունը Պարույր Սևակին մղում է զեկուցումներով ու ելույթներով հանդես գալու ուսանողական գիտական նստաշըրջաններում, կազմակերպելու ուսանող բանաստեղծների ստեղծագործությունների քննարկումներ։ Ձափազանց ուշագրավ է համալսարանում կարդացած «Նաիրի Զարյանի պոեզիան Հայրենական պատերազմի շրջանում» զեկուցումը (1943 թ. հունիս)։ Այդ զեկուցումը, որին ներկա է եղել Զարյանը, մեծ տպամորություն է թողել ունկնդիրների վրա և խոսակցության նյութի դարձել գրական շրջաններում։

Արժեջավորելով Նաիրի Զարյանի բանաստեղծական վաստակը, գնահատելով նրա ստեղծագործության նշանակությունը սովետահայ պոեզիայի առաջընթացի մեջ, Պարույր Սևակը միաժամանակ Ն. Զարյանի՝ «մեր գրականության երթասկզբում ջայլող» հնդինակի ստեղծագործության որոշ ճեղջվածջների օրինակով բացատրում է բանաստեղծական մի շարջ էական ճշմարտություններ։ Գնահատելով Զարյանի հրապարակախոսական կիրջը, Պ. Սևակը նրա բանաստեղծություններում տեսնում է մարդկային ապրումների ընդհանուր որակումներ, որոնջ «հազիվ Թե կարողանան ջննություն բռնել ապագայում»։ Հատկապես խիստ են Սեակի դիտողությունները մակդիրների օգ-

տագործման հարցում։ Բերևլով Հովհաննես Թումանլանի հայտնի արտահայտությունը՝ «Բանաստեղծի Համար մի բառը աշխարհ է», Պ. Սևակը գրել է. «Այդ տեսակետից ենե նալելու յինենը Զարյանի պոեզիային, դժվար չէ նկատել, որ Զարյանի համար հաձախ մի բառը մի աշխարհ չէ։ Զարյանը էպիտետների ընտրության մեջ Հահախ անփույթ է։ Նրա էայիտետննրը մեծ մասամբ ճիշտ են ընտրված։ Սակայն խնդիրը այդ չէ։ էպիտետ ընտրել, դեռևս չի նշանակում գտնել որոշիչ էպիտետ... Այն էպիտետր, որ կարելի է փոխել հեշտությամբ կամ մի ուրիշ առարկայի վրա դնել, միանգամայն անհացող է և սխալ ընտրըված։ Էպիտետի ընտրության մեջ, ավելի քան մի այլ տեղ, պարգ հրևում է հեղինակի ճաշակը և վարպետությունը, էայիտետի ընտրությունը պահանջում է ուժերի գերագույն լարում, Թուլլ դիմադրության ՀանապարՀով չընթանալու խիզախություն»։ Ն. Զարյանի՝ պատերազմի առաջին տարիներին լույս տեսած «Մարտակոլ», «Վրեժ», «Լսե՜ք, դարեր» ժողովածուներից, ինչպես նաև նախապատերազմյան շրջանի մի շարք գործերից քաղած «Հանձարեդ», «ճաճանչափալլ», «լուսահորդ», «բոցակորով», «բոց Հոգի», «բոց վեճնր», «կամքի տիտան», գագաԹներ», «Հանճարափայլ «Հավերժական Հակատներ», վայրկյան իրար Հաջորդող», k «យៅ bb «րանաստեղծու-Թյունից բանաստեղծություն չվող» նման այլ էպիտետներբ 🧖․ Սևակը Համարում է ընդՀանուր ու վերացական և նշում, որ այդ իսկ պատճառով դրանք չեն կարող անհատականացնել նրան, ում հասցեին ուղղվում են։ Նույնը, հակառակ ծայրից, վերաբերում է այն էպիտետներին, որոնք որակում են Թշնամուն («ճիվաղ», «այլանդակ», «խավարամիտ», «բորենի» այլն)։ Սրանք «ընդունելի և իմաստի տեսակետից էպիտետներ են, որոնք սակայն արվեստի, տվյալ երևույթի տիպականացման, անհատականացման, կոնկրետացման տեսակետից Թերի են»։

Սևակը փորձում է Նաև դանել ու բացատրել մաշված համեմատությունների ու մակդիրների գործածության պատմառները. «Այդ բխում է նրա (Ն. Զարյանի) պոեզիայի բնույթից, նա գրում է առիթներով, այս կամ այն խոշոր դեպքի կապակցությամբ, որ երևում է մեր կյանքում։ Եվ նա այս կամ այն խոշոր դեպքից մղում ստացած գրում է անմիջապես։ Հենց օրվա խնդիրներին անմիջապես արձագանքելու ցանկությունից էլ բըխում է նրա համեմատությունների վիճակը. նա ջտապում է շուտափույթ արձագանքել տվյալ երևույթին և անհրաժեշտ ժամանակի և անհրաժեշտ հնարավորությունների բացակայության պայմաններում ընտրում է այն, ինչ շուտ է գտնվում, ինչ երկար ժամանակ չի պահանցում տքնության համար»։

Հետաքրքիր է նաև 🤏. Սևակի մլուս դիտողությունը. Զարյանը «սիրում է միշտ հեռվից սկսել, կամ՝ մոտիկից սկսելու դեպքում ասել հաճախ իրար համարժեք բաներ, որոնցից մեկը կամ երկուսը բավական էր տվյալ երևույթը բացատրելու համար։ Երևույթի բոլոր կողմերը տալով, առարկան բոլոր կողմերից դիտելով չէ, որ երևույթը կամ առարկան կոնկրետ կերպով է և ամբողջապես է պատկերանում մեր առաջ։ Հաճախ միայն մի հրկու շտրիխի, վրձնի մի քանի հարվածներով է տվյալ հրևույթը կամ առարկան ամբողջապես պատկերանում մեզ։ Հաճախ պետք է միայն նշել, թույթ տալ՝ ասելու կամ րացատրելու փոխարեն։ Զարյանը ասում է՝ ցույց տալու փոխարեն, բացատրում է՝ ասելու փոխարեն, խոսում է՝ փոխարհն։ Այսպիսի դհպքում Հեղինակը բոլորովին մոռանում է ընթերցողին, հաշվի չառնելով նրա գործող միտքը և Թափառող հրևակայությունը։ Ընթերցողին մնում է պասսիվ ընկալողական խղճուկ դեր. նրա միտքը չի գործում, որովհետև հեղինակը գործելու ասպարեզ չի Թողել նրա Համար, նրա երևակայությունը կառչած է մնում, որովհետև թռիչքի ափ և սահ√ ման չկա. ամեն ինչ հարթ է և մեկից փռված նրա առաջ»։

Անելով այս դիտողությունները, Պ. Սևակը նկատի է առել այն ազդեցությունը, որ ունի Ջարյանի պոեզիան երիտասարդ սերնդի վրա, և հատուկ շեշտել է, որ «նոր սերնդին ճաշակ տալու մեջ մեր ջննարկած խնդիրները ունեն վերին աստիճանի լուրջ և նույնիսկ որոշի, նշանակություն»։

Այսօր, հրեք տաշնամյակի հեռավորությունից նայելով ոչ միայն Ն. Զարյանի, այլև ընդհանրապես մեր պոեզիայի այդ տարիների արտադրանքին, դժվար չէ այնտեղ տեսնել Պարույր Սևակի նշած երևույթները։ Սակայն ժամանակին այդ անելը (և այդպիսի անկեղծությամբ ու կրքոտությամբ) իսկապես խիզախության հավասար մի բան էր։

Հայ պոհզիայի ապագայի ու զարգացման հանդեպ ուսանող Պարույր Սևակի ունեցած մտահոգության վկայություններից **է** նաև գրչակից ընկերոջ, այն ժամանակ նույնպես համալսարա-

նի ուսանող Վահագն Դավթյանի ստեղծագործության մասին 1944 թ. Հունվարին Համալսարանի բանասիրական ֆակուլտետի գրիտական խմբակի պարապմունքում կարդացած րումը։ ՎաՀագն Դավթյանը այդ ժամանակ արդեն ծանոթ էր ընթերդողներին «Պիոներ կանչ» թերթում տպագրած բանաստեղծություններով։ Սակայն Պ. Սևակր երիտասարդ բանաստեղծին գնահատում էր ոչ Թե ըստ այդ գործերի, այլ քնարական անտիպ բանաստեղծությունների։ Զեկուցումը, ուր ըստ էության առաջին անգամ գնահատվում ու գուշակվում է Վ. Դավթյանի ապագան, վկայում է այն Հոգատարության մասին, որ ունեցել է Պ. Սևակը գրչակից ընկերոջ Հանդեպ։ «ՎաՀագնի րանաստեղծությունները,— կարդում ենք զեկուցման խունարած ձեռագրում,— Համակված են մի ձնշիչ Թախիծով։ Դա մանկական ներ<u>ք</u>նաշխարհից դուրս եկած և իրական կյան<mark>քը</mark> տեսած, սակայն այն դեռ չընկալած, այն դեռ գիտակցորեն չճանաչած պատանու Թախիծն է, այսինքն ժամանակավոր մի երևույթ, մի անխուսափելի հյուր, որոնք հյուրընկալում են բոլոր սրտերը երջանիկ անգիտությունից դեպի դժվարին գիտակթյությունը ընկած ՃանապարՀին։ Այդ այն պաՀն է, հրբ ունե⊷ ցածդ կորցրել ես և դժվարանում ես հաշտվել այդ մտքին, երբ դեռ չես Հասել այն կորցնելու անխուսափելիության գիտակցութլանը։

Դա մանկական աշխարհի կորստյան Թախիծն է»։

Վ. Դավթյանի բանաստեղծության էությունը Համարելով անխառն, զգացումային քնարականությունը, Պ. Սևակը ցույց է ստրիս, որ նա անընդհատ տրվում, անձնատուր է լինում միևնույն զգացմունքներին, որտեղից էլ ծայր են առնում նրա և՛ առավելությունները, և՛ թերությունները։ Պ. Սևակը այն միտքն է զարգացնում, որ մանկության կորստի թախիծը չի կարող և չպիտի հասնի մինչև կսկիծ, մորմոք, մինչև սուգ։ «Երբ մեզ համար մեկընդմիշտ պարզ է բանաստեղծի թախծի բուն պատհար, որը չի կարող այդ աստիճան մորմոքի ու կսկիծի տեղիք տալ, այնինչ բանաստեղծը ամեն առիթով մեզ մորմոք, կսկիծ, խավար է մատուցում, ապա նա մեզ ստիպում է կատարել մի հակահոգերանական քայլ.

Մենը այլևս կամ չենը հավատում <mark>նրա մորմոցին, կսկիժին</mark> ու սգին, կամ եթե հավատում ենը նրա անկեղծությանը, ապա գա մեզ վանում է՝ իր հակահոգերանական կողմով. մեր կենսափորձի հետ չհամընկնելու եզրով։

ծրկու դևպջում էլ այդ մորմոքը, կսկիծը, սուպը մնում են մեզ Տամար լոկ բառեր, լոկ Տորջորջումներ, առանց նյութական հիմքի, առանց հրամայական պահանջի...

Մյուս կողմից դա իր հերթին բերում է որոշ բառերի և ոճերի անընդհատ կրկնություն, որով և տպավորությունը թուլանում է։

Դրան գումարվում է արդեն վաղուց գործածված, արդեն շաբլոնացած որոշ արտահայտությունների օգտագործումը (հուշի մրուր, կարոտի թույն, կարոտի երգ, երբ որ ծեծում են հոգուդ փակ դուռը և այլն),— այսինջն ազդեցությունների խընդիրը, որը հաճախ իրեն որոշակի զգալ է տալիս (Տերյան, Եսենին)»։

Պարույր Սևակը հենց սկզբից էլ ճիշտ է հասկացել պոհզիայի զարգացման ուղին։ Եվ միայն դրանով կարելի է բացատրել այն վստահությունն ու համարձակությունը, որով նա մոտենում է հայ պոեզիայի մեծերի ստեղծագործությանը, մանավանդ Ձարենցի ու Սիամանթոյի։ Նույն վստահությամբ ու համարձակությամբ է նա վերլուծել Ն. Զարյանի այդ տարիների պոեզիայի թևրությունները, գրչակից ընկերոջ ստեղծագործական առաջին ջայլերը։

Բանաստեղծի այդ տարիների դեղադիտական ըմբռնումների ու նախասիրությունների, նրա վերլուծական մտջի փայլուն արտահայտությունն է «Վարուժանի պոեղիան» ռեֆերատը (1945, փետրվար)։ Ռեֆերատը, որ դրվել է համալսարանի ուսանողական դիտական սեսիայում ղեկուցելու համար, Թեև ինչ-ինչ պատճառներով չի կարդացվել, բայց դարձել է համալսարանն ավարտելու դիպլոմային աշխատանջ ու դնահատվել «դերա-ղանց»։ «Վարուժանի պոեղիան» ռեֆերատում տեսնում ենջ հասունություն ապրած, սեփական ոճ ունեցող դրականադետ Գարույր Սևակին, որը սեփական կարծիջ ու տեսակետ է մը-շակել նաև հայ ու համաշխարհային դրականության շատ երե-վույթների մասին։

Արվեստի, տվյալ դեպքում պոեզիայի մեջ նիմնական ուժ Համարելով տաղանդի ինքնատիպությունը, վճռական դեր Հատկացնելով վերաբերմունք արտահայտող անձնավորության (արվեստադետի, բանաստեղծի) անհատականությանը, Պարույթ

Սևակը, սակալն, չի հակված արվեստադետի, բանաստեղծի ստեղծագործութելան մեջ եղած ամեն բանը նրա անհատականությամբ բացատրելու։ ԸնդՀակառակը, այստեղ նա նույնքան, թերևս ավելի վճռական գործոն է Համարում սոցիալ-պատմական այն միջավայրն ու պայմանները, որոնց մեջ ապրում է տվյալ ստեղծագործող անհատը։ «Տոլստոյի կամ Բալզակի մեծության գաղտնիքը ո՛չ միայն նրանց տաղանդի մեծության մեջ է Թաջնրված, այլև այն միջավայրի և այն պայմանների մ<mark>եջ, որտ</mark>եղ ապրել ու ստեղծագործել են նրանք։ — Գրում է Պ. Սևակը ռեֆերատում։ — Մի Րաֆֆի, որքան էլ մեծ լիներ իր տադանդի ուժով և զարմանալի վառ հրևակայությամբ, հրբևէ չէր կարող Հասնել այն վիթխարի ընդգրկումներին, որին Հասել են Տոլստոյ կամ մի Բալզակ, և այդ ո՜լ միայն այն պատձառով, որ այստեղ խաթարող Հանգամանք է հղել Րաֆֆու ռոմանտիզմը։ ԵԹե երբևէ Րաֆֆուն մտատանջեր Բալզակի կամ Տոլստոյի ընդգրկումները դրսևորելու իղձը, ապա, անշուշտ, շատ ավելի ռոմանտիկ կդառնար, քան մենջ գիտենջ նրան։

Մի Ռաստինյակ կամ մի Վոտռեն Հայաստանի պայմաններում շատ ավելի անիրական կամ, որ ավելի ճիշտ է, շատ ավելի բացառիկ Գերոս կդառնար, քան մի Կարո, Ֆահրադ, մի Ասլան։

Հայ գրողը չէր կարող պատկերել մի երևույթ, որի դոյությունը չէր զգում ոչ միայն այն պատճառով, որ դժվար է անիրականը իրական դարձնել, այլև այն պատճառով, որ Հայ գրողը այդ դեպքում կդադարեր արվեստագետ լինելուց, կդադարհը շահագրգըվածություններ ունենալուց, մի բան, առանց որի Հնարավոր չէ արվեստ և ստեղծագործություն պատկելացնել։ Մի ժողովուրդ, որ մաջառում էր ոչ միայն իր Հոգեկան, այլև իր ֆիզիկական գոլությունը պաշտպանելու Համար, մի ժողովուրդ, հորին օրըստօրե սպառնում էր իսպառ բնաջնջվելու վտանգը, բնական**ա**բար, չէր կարող Թելադրել այլ մի շահագրգռություն, քան պատկերելու մի ՖաՀրադի, մի Կարոյի, մի Ասլանի, քան Թելադրելու օր¢ասական խոսքեր ու գործողու*թլուններ այդ Հերոսներին։ Այդ պարադաներում Րաֆֆու մե*ծությունը և արվեստագետի խիղջը այլ տեղ էլ Հնարավոր չէ երևակալել, քան Հենց իր ժողովրդի օրՀասական պահը ապրող և այդ գողովրդի վիճակով աառապող թեկուզև ռոմանտիկ այնպիսի Վերոսների պատկերմամբ, ինչպիսից են Րաֆֆու ձերոսները։ Որքան էլ Թումանյանն իր վառվոռւն և լուսավոր տաղանդով, իր պայծառ և խորին իմաստությամբ ընվոր տաղանդով, իր պայծառ և խորին իմաստությամբ ընդունակ լիներ վերարտադրելու կյանքը իր բարդությունների
մեջ, մարդկանց՝ իրենց խորին ապրումներով.— միևնույն է,
նա այդ խոհերն ու ապրումները այլ կերպ չէր կարող պատկերել, քան մի հովիվ Սաքոյի կամ Սարոյի կերպարներով, քան մի
լոռեցի ծերունու հառաչանքով։ Երևակայեցեք «Ֆաուստը» Թումանյանի գրչի տակ կամ «Անուշը» Գյոթեի մոտ, և ահա պարզ
կդառնա տիրապետող միջավայրի և պայմանների վճռական
գործոնը պոեզիայի մեջ և բանաստեղծի կյանջում։

Այստեղ է, որ բանաստեղծի ներհակությունները «ինքն իր մեջ» ոչ միայն իրենց լուծումով ամեն ինչ վճռել չեն կարող, այլև նրանցից բացի բանաստեղծի ճանապարհին երևում են այլ հակասություններ՝ հակասություններ իրենից դուրս, մի վիճակ, երբ բանաստեղծը խորին երկընտրանք է ապրում ոչ միայն «ինքն իր մեջ», տվյալ երևույթի կամ տվյալ իրականու-թյան նկատմամբ իր վերաբերմունքը արտահայտելու գործում, այլև առավել խորին երկընտրանք՝ «իրենից դուրս» հենց հասարականուն գործում,

Ռեֆերատի ներածական մասում անդրադառնալով ղասական գրողներին բաժին ընկած ճակատագրական այս վիճակին, որ ժամանակին ամբողջ խորությամբ զգացել է Վա-- Ցերյանը («Հայ գրականության գալիք օրը»), Պարույր Սևակն այդ ելակետով վերլուծում է Վարուժանի պոեզիան, որ։ոհղ, նրա կարծիքով, այդ ճակատագրական վիճակը առավել Թանձրությամբ է դրսևորվել։ Այստեղ գրականագետ Պարույր Սևակի վերլուծական մտքին, գրական երևուլթները ըմբռնելու ու բացատրելուգիտական կարողությանը միախառնվում են բանաստեղծ Պարույր Սևակի բանաստեղծական զգարողությունը, իրրև բանաստեղծ բանաստեղծին Հասկանալու նրբությունն ու խորությունը, որ մի առանձնակի արժեք է տալիս ամբողջ ռեֆերատին․ բարվում են Վարուժանի բանաստեղծական «դադանիքները», Հոգեկան այն «այեխռով հորձանքները», համամարդկայինի ու հայրենասիրականի, հասարակականի անձնականի, ընդհանուրի ու մասնավորի այն ողբերգական տուրևառումները, «իրենից դուրս» և «ինքն իր մեջ» ունեցած *Տակասությունների այն ահռելի տարուբերումները, որ ապրել* 

ու արտահայտել է «Սարսուռների», «Ցեղին սրտի», «Հեթա<mark>նոս</mark> երգերի», «Հացին երգի» ստեղծողը ամբողջ կյանքում։

Վարուժանի պոեզիայի էությունը Համարելով երկու Հակադիր ծայրերի՝ «ցավն հաճուլքին»-ի և «հաճուլքները ցավին»-ի, Հե∂անոս դարերին՝ կլանքի աճմանն ու բարգավաճմանը, Գ**ե**ղեցկությանն ու Ջորությանը վերադառնալու երազանքի և «Գոդգոթայի ծաղիկների» բույրերի՝ թշվառության, կոտորածների, ավերի պատճառած դավի միասնական արտահայտություն, Պարույր Սևակը այդ երկփեղկվածության Հակադիր ծայրերը տեսնում ու ցուցադրում է բանաստեղծի ամբողջ ստեղծագործության մեջ՝ սկսած «Սարսուռներ» գրքից մինչև «Հացին երգր» շարքը, ինչպես առանձին բանաստեղծություններում, այնպես էլ տարբեր շարքերում։ Վերլուծումների ու բաղդատումների ընթացքում Պ. Սևակը ինքնատիպ մեկնաբանություն է տալիս «Հեթանոս երգեր» գրքին և «Հացին երգը» շարքին, մերժում է Վարուժանի այս գործերի մասին ժամանակին ընդունված կարծիքները։ **Վ**արուժանի անցումը «Ցեղին սրտից» դեպի «ՀեԹանոս երգերը», դեպի ՀեԹանոս դարերը դիտում է ոչ Թե իբրև միջնադարի գովերգություն, ֆեոդալականության փառաբանում, ինչպես համարել են ոմանք, այլ իբրև բանաստեղծի հայրենասիրության հետևանք, իրրև ուժի ու գեղեցկության, սիրո մաքրության փառաբանում։ «Հեթանոսական դարերի մարդը իր պարզ և բնական վարք ու բարքով, իր գորու-Թյան և գեղեցկության պաշտամունքով Վարուժանի իդեայն է՝ համեմատած այն իրականության հետ, որի մեջ ապրում է ինքը,— գրում է Պ. Սևակը,— բայց ոչ միայն այդ... «Հեթանոսությունը» նրա Համար դառնում է ամբողջական աշխարհայացք, գաղափարախոսություն և ոչ սոսկական նախասիրու-**Թյուն վաղնջական դարերի նկատմամբ։ Ամբողջական աշխար-**Հայաց**ը, գաղափարախոսություն նախ և առ**աջ այն պատ**Հ**առով, որ «հեԹանոսություն» բառի տակ բանաստեղծը խտացնու**մ** է այն ամենը, ինչ վեհ է, դեպեցիկ, ինչ լավ է և հրագելի, այն ամենը, ինչին բանաստեղծը «հաճույք» է անվանում՝ հակադրելով ցավին և ընդհակառակը՝ իր ժամանակակից իրականության տակ դնելով այն ամենը, ինչ ստոր է, վատշվեր, դաժան, անբնական և անբանական՝ լինեն դրանք սուլթան-Համիդյան խարդավանքներ, եվրոպական դիպլոմատիալի խաղեր, Թե թանվոր դասակարգի հորորակ Թշվառություններ ու ՀարստաՏարում, այն ամենը, ինչ բանաստեղծի համար «ցավ է»։
Պ. Սևակը նույն աշխարհայեցողության ծնունդ է համարում նաև «Հացին երգը» շարքը։ «Հաճույքի, ուրախության, կենսասիրության նույն ծարավը, որը բանաստեղծին՝ իր հոգեկան ներհակություններից ժամանակավորապես հանելով նետում է հեթանոս դարերի մեջ, հեթանոս կնոջ սրունջների առաջ, նույն ծարավն է նրան կրկին նետում... հայ— և ինչու միայն հայ,—շինականի ակոսների մեջ, կալերում և աղորիջների առաջ,

Հոգեկան երկպառակումից դուրս գալու մի ելք էր դա, ցավից, տանջանքներից, տիտանական լարվածությունից հոգնած բանաստեղծի խոնջանքը գյուղական խաղաղ անդորրանքի
մեջ... Եվ այդ է պատճառը, որ ինչպես «հեթանոս դարերի»
մեջ, այնպես էլ շինականի հյուղում, նրա դեզի տակ, նրա կալի
մեջ բանաստեղծը չի տեսնում կամ խուսափում է տեսնել թըշվառություն, դասակարգային հակամարտություն, տանջանք,
ցավ։ Որտեղ որ պետք էր, նա ահավոր առատությամբ զգացել
այդ ամենը, այդ հակամարտությունը, այդ ցավը, այդ թըշվառությունը, այժմ միայն հաճույք, ուրախություն է պետք

Դանիել Վարուժանի պոեզիան դիտելով իրբև այն միջավայրի ու պայմանների ծնունդ, որոնց մեջ ապրել է և որոնցից
սահմանափակվածության կոչ չի անում։ Ինչպես նաև պաշտպանելով պատմականության սկղբունքը, որ հայ գրականությանը երբեք չի կարելի մոտենալ այլ գրականությունների
(եվրոպական և ռուսական) մասին մշակված կանխակալ կարծիջով, նա դեղագիտական չափանիչների հարցում որևէ զիջում
չի անում։ «Խնդիրը միայն այն չէ, թե ինչի մասին է գրում
պոհոր, այլև այն, թե ինչպես է գրում։ Շատ հաճախ նա իր
նեղ-աձնական, սուբյեկտիվ ապրումների մասին (ինչ-ը) կանեղ-աձնական, արւթյեկտիվ ապրումների մասին (ինչ-ը) կանեղ-աձնական, արւթյեկտիվ ակրումների մասին (ինչ-ը) կանեղ-աձնական, արւթյեկտիվ ապրումների մասին (ինչ-ը) կանեղ-աձնական, արւթյեկտիվ ապրումների մասին (ինչ-ը) կանեղ-աձնական, արև թերւիչ

Սա գրականագիտության մեջ մի աքսիոմա է, որ հայտնի է բոլորին։ Սակայն շատ հաճախ արվեստապետը, տվյալ դեպջում բանաստեղծը, կարող է իր այս կամ այն բանաստեղծության մեջ իր այս կամ այն հույզը արտահայտելու գործում վիրտուոզության հասնելով հանդերձ շատ ավելի սահմանափակ ոլորտի մեջ մնալ, դրան իրոք կարելի էր սպասել նույն Հույզը, կամ նույն ապրումը փոքր-ինչ այլ ձևով ներկայացնելու դեպքում»։

Բանաստեղծության նմանօրինակ որակը անվանելով «արտահայտություն տողի մեջ», այլ կերպ ասած՝ միանշանակ, Պարույր Սևակը առաջնությունը տալիս է «տողից դուրս արտահայտությանը», այլ խոսքով՝ բազմանշանակությանը։ «Խընդիրը միայն այն չէ, թե ինչպե՛ս և ի՛նչ է արտահայտում բահաստեղծը «տողի մեջ», այլ, որ ամենակարևորն է, այն, թե տվյալ դեպքում ի՛նչ է թելադրում նրա տվյալ ստեղծագործությունը «տողից դուրս», այն, որ ես իբեև ակտիվ ընթեւցող ի՛նչ չափով և ի՛նչ ուղղությամբ եմ մասնակցելու նրա ստեղթարահայնելու նաև «տողից դուրս» արտահայտածը, ավելի ճիշտ՝ ի՛նչ չափով և ի՛նչ ուղղությամբ եմ մասնակցելու նրա ստեղթարահայտությունը, արդանելին, այսինքն՝ կոնկրետից անցնելու դեպի վերացականը, մասնավորից՝ դեպի ընդհանութը, անձնականից՝ դեպի հասարակականը, ազգայինից՝ դեպի միջաղգայինը։

Ա՜յս իմաստով և միայն ա՜յս ձևով է հնարավոր տալ գեղարվեստական լիարժեք գործեր, ա՜յս իմաստով և միայն ա՜յս ձևով է հնարավոր բարձրանալ ինքն իրենից, ազատագրվել հոգեկան ներհակ պառակտումներից՝ նրանց միասնաբար հանդես բերելու իմաստով։

Ավելի պարզ ասած, տվյալ դեպքում հայ գրողի համար անհրաժեշտ և անխուսափելի է գեղարվեստական ստեղծագործության նյութ դարձնել յուր սեփական հայրենիքի, կոնկրետ կերպով յուր սեփական հոր կամ մոր տառապանջը, յուր սեփական ազգի օրհասական վիճակը, առանց որի նա կզրկվեր կայուն հողից և կախված կմնար օդում։

Սակայն ամրողջ խնդիրն այն է, որ այգ ամենը նա արտահայտել կարողանա «տողի մեջ» այնպես, և այն ձևով, որ ինձ, ընթերցողիս, «տողից դուրս» թելադրի յուր սեփական հայրենիքի առնչությամբ համայն տիեզերքի, յուր սեփական հոր կամ մոր տառապանքով՝ առհասարակ հայրության ու մայրության, յուր սեփական ազգի վիճակով՝ համայն մարդիության վիճակը»։

Նման մոտեցման դեպլում Գ. Սևակին չի բավարարում Գանիել Վարուժանի բանաստեղծությունների մի մասը, այն Վարուժանի, որի հանդեպ պաշտամունքի հասնող սեր է ունեցել։ «Միշտ չէ,— գրում է Պ. Սևակը,— որ Վարուժանը իր հոգեկան ներհակություններից աղատագրվում է նրանց երկմիասնական արտահայտությամբ։ Միշտ չէ, որ նա «տողի մեջ» արտահայտածով ենթադրել է տալիս նաև «տողից դուրս» արտահայտելին։ Շատ հաճախ՝ մղված գաղանային արհավիրքները
անմիջաբար պատկերելու ցանկությունից, նա գրում է բանաստեղծություններ, որոնք «տողի մեջ» զառմանալի պատկերավորությամբ, արտահայտչական դիպուկ միջոցների կիրառմամբ,
մոքի զառմանալի թռիչքներով առատ լինելով,— այնուհանդերձ, թույլ չեն տալիս, ավելի ճիշտ՝ հիմք չեն ծառայում «տոդից դուրս» ընդհանրացումներ կատարելու։ Այդպիսի դեպքում
նիա բանաստեղծությունները դուրս չեն գալիս տեղական, ազպիրն շրջանակներից՝ հասկանալի մնալով միայն այն ժողովըրդին, որի ծնունդն է ինքը բանաստեղծը։

Շոշափելի կերպով հայկական, հաճախ պատմական տեղանուններով և անձնանուններով չափից դուրս ծանրաբեռնված նրա այդպիսի բանաստեղծությունները իբենք իբենց կաշկանդում են ազգայինից դեպի համազգայինը, հայկականից դեպի համաշխարհայինը բարձրանալու գործում»։

Խոսքը վերաբերում է Դ. Վարուժանի այն բանաստեղծու-Թյուններին, որոնք ամփոփված են «Կրկեսին մեջ» շարքում, «Դյուցազնավեպերի» մեջ և «Հարդ»-ում («Ալիշանին շիրիմին առջև», «Անիի ավերակներուն մեջ», «Կիլիկյան մոխիրներուն», «Արծիվներու կարավանը», «Առաքյալը» և այլն)։ «Այդօրինակ բանաստեղծությունների մեջ ազգային կոխկրտված արժանապատվությունը, վրեժի և ատելության լավան շատ հաճախ բանաստեղծին հանելով արվեստի սահմաններից, գցում են հռետորականության մեջ. այդպիսի դեպքերում կորցնելով չափի զգացումը, նա անցնում է մերկ կոլնրի և եթե Վարուժանին այդպիսի դեպքերում փրկում է որևէ բան, դա նրա զարմանալի պատկերավոր ոճն է, ամեն կարգի երևույթների մեջ պատկերավորման համապատասխան եղանակ գտնելը»։

Այս տողերը, ընդհանրապես Վարուժանի պոեզիայի առի-Թով արված խորհրդածությունները ինչ-որ տեղ ջատ համա-Տնչուն են այն դժգոհությանը, որ ունեցել է Դանիել Վարուժանդ ինգն իրենից, մի դժդոհություն, որին, սակայն, այն ժամանակ ծանոթ չի եղել Պ. Սևակը։ «Հայրենիջի վշտին համար՝ երկար ատեն սրտիս մեջ ճնշելով է որ կսնուցանեմ նոր զգացումներ և կրքեր. ժամանակ մըն ալ ինձ քաղցր է իմ գրիչս իմ սրտիս մեջ ԹաԹխել»՝, «պիտի սկսեմ ասկե վերջը լոկ կյանքե գրել. ահագին հեղեղ մը կա ներսս, որ մինչ ցարդ հայրենիքի դիակներով Թմբված էր։ Լարերս փոխելու վրա եմ»²,— գրում է Վարուժանը Արշակ Չոպանյանին 1908 Թ., Սահմանադրությունից հետո։ Իսկ 1909 Թ. Թեոդիկին ուղղված մի նամակում նորից կարդում ենք՝ «Հայրենիքը զմեզ մեր անձեն խիստ հեռացուցած է»³։

Վարուժանի պոեզիային Պ. Սևակի տված գնահատականներն ու մեկնաբանությունները այժմ արդեն ընդունելի են շատերի կողմից, բայց ժամանակին դրանք հրապարակայնորեն արտաՀայտելը դյուրին բան չէր։ Սակայն, ինչպես ասացինք, նույնիսկ այդ գնաժատականներն ու ինքնատիպ կարևորը մեկնարանությունները չեն, որոնք կարող են այսօր էլ ոմանց Համար անընդունելի լինել, այլ պոեզիայի, բանաստեղծության այն ըմբռնումները, որ ունեցել է Պ. Սևակը այդ ժամանակ։ երևաց, Պ. Սևակին հետաքրքրող հարցերը այստեղ նույնպես **Հիմնականում պտտվում են բանաստեղծակա**ն <mark>մեծ</mark> ընդգրկումների ու ընդհանրացումների խնդրի շուրջը։ Պ. Սևակը Հետևողականորեն ու վստաՀորեն զարգացնում է ընթերցողի ակտիվությունը չխլելու, կոնկրետ դեպքերից, իրադարձություններից, դեմքերից (ինչը տարիներ շարունակ խրախուսվել է մեր քննադատության մեջ) բարձրանալու, նկարագրելու փոխարեն Թելադրելու տեսակետը, որը Հետագայում ստացավ աժեն բան նաև «պատկերացվողը չպատկերելու» («Թող որ բաց պատկերված<sup>-</sup>չէ, սակայն ամեն բան պատկերացված է»), «չասված քների պոեզիա», «թելադրական պոեզիա» և այլ ձևա*կերպումներ։* 

Ուսանողական օրերին բանաստեղծական արվեստի ամե-Նատարբեր խնդիրների շուրջը արված դատողությունները սոսկ գեղեցիկ խոսջեր, երիտասարդական խանդավառության արդյունջ չեն եղել և ոչ էլ հրապուրիչ-հայեցողական տեսություններ։ Դրանջ եղել են ստեղծագործական ծրագրեր, որոնք Պ․Սևա-

ęĆ,

լ Գանհել Վաrուժան, *Նամականի, Երևան, 1965, էլ 138։* 

<sup>2</sup> Նույն տեղում էջ 152։

<sup>3</sup> Նույն տեղատք, էջ 173։

<sup>5</sup> Ա. Արիստակես<sub>մ</sub>ան

կը հաստատակամորեն մարմնավորել է իր բանաստեղծու-Թյուններում, Թեև դրան հասնելու ճանապարհին ստիպված երբեմն նաև շեղվել է։

Պարույր Սևակի տաղանդը արդեն ուսանողական տարի<mark>նե-</mark> րին արտահայտվում է երկու ուղղությամբ՝ բանաստեղծությա**ն** և գրականագիտության-բանասիրության։

Եղել է, սակայն, մի երրորդ բնագավառ ևս, ուր Սևա**կը** փորձել է իր ուժերը։ Դա գեղարվեստական արձակն է։ Ուսանող ժամանակ պատմվածքներից ու ակնարկներից բացի մտա-Հղացել է գրել պատմական Թեմայով դրամա, բայց տեսնելով, որ ընտրած ու պատմական աղբյուրներից քաղած հարուստ Նյութը դրամային հարմար չի գալիս, ձեռնարկե**լ է վ**եպի՝ «Զվարթնոց» խորագրով (1945 թ.), որը, ի վերջո, թողել է կիսատ։ Հետագայում նույնպես փորձել է գրել ակնարկներ, որոնցից մի քանիսը («Սերունդների երթը» և այլն) հրատարակվել են մամուլում։ Իսկ 1949 Թվականից սկսած փայփայել է դյուղի կյանքից ծավալուն վեպ գրելու միտքը և նախնական գրառումներ է կատարել։ 1955 Թվականին շարադրել է վեպի առաջին մասը։ Վեպը կոչել է «Ամանամեջ»՝ իր ծննդավայրի Չանախչի անվան հայկական ձևով և նախատիպերն էլ ընտրել է հայրենի գյուղի մարդկանցից։ Վեպին անդրադարձել է նաև վերջին տարիներին, որոշ մասեր, որոնք ինքը ավարտված է Համարել, նորից արտագրել և պատրաստվել է ամբողջացնել գրած գլուխները, որը, սակայն, չի իրագործել։

## **ԲԱՆԱՍԻՐՈՒԹՅՈ՞ՒՆ, ԹԵ՞ ԲԱՆԱՍՏԵՂԾՈՒԹՅՈՒՆ։ «Ա**ՆՄԱՀՆԵՐԸ ՀՐԱՄԱՅՈՒՄ ԵՆ»։ ՍՏԵՂԾԱԳՈՐԾԱԿԱՆ ՆԱՀԱՆՋ

1945 թվականին գերազանցության դիպլոմով ավարտելով Երևանի պետական համալսարանը, Պարույր Սևակը ընդունվում է Հայկական ՍՍՀ ԳԱ Մանուկ Աբեղյանի անվան գրականության ինստիտուտի ասպիրանտուրան հայոց հին ու միջնադարյան գրականության մասնագիտությամբ՝ դառնալով այնպիսի հմուտ հայագետի ու իստապահանջ դասախոս-գիտնականի սան, ինչպիսին էր Կարո Մելիջ-Ոհանջանյանը, որի մասին հետագայում գրել է այսպեսի տողեր. «...Կ. Մելիջ-Օհան-

գրվել, ավելին՝ որդիանալ»<sup>1</sup>։

Պ. Սևակի համար սկսվում են տրնությամբ լի տարիները։ Դիսերտացիոն աշխատանքի համար ընտրելով «Կարծեցյալ-Ծապուհ Բագրատունին և վաղ վերածննդի հարցերը Հայաստանում» թեման, նա կրկին ու կրկին դիմում է այն սկզբնաղբյուրներին ու բնագրերին, որոնցից կարող էր ստանալ իրեն հետաքըրքրող գիտական հարցերի պատասխանները։

Պարույր Սևակը բազմակողմանի գիտելիքների ու Հագ-՛վագյուտ աշխատասիրության տիպար էր։ Հայ գրականությունը, պատմությունը, Հասարակական ու փիլիսոփայական ղարգացումը սկզբից մինչև մեր օրերը դիտեր մասնադիտորեն։ Կարդացել ու յուրացրել էր Հայ Տին ու միջնադարյան գրակա**հութ**յան կոթողները առանց բացառության, նրանց մասին Հայ պատմաբանների, գրականության պատմաբանների, ինչպես և օտար Վեղինակների գրած Հետագոտությունները և ուսումնա֊ սիրությունները, և ինքնուրույն կարծիք կազմել պատմագրական շատ երևույթների մասին։ Նա իրեն ազատ էր զգում pajar դատերի և դրականության պատմության ուզածդ ընագավառում։ **Եզ**նիկի, Կորյունի, Խորենացու, Եղիշեի, Ագաթանգեղոսի, Շիրակացու, «Աշխարհացույցի» և այլ կոԹողների բնագրային ըն*թերցումներից ու մշակումներից բացի հիշատակենը միալ*ն այն կարևոր մշակումների մի մասը, որ կատարել է նա ասպիրանտական տարիներին իր ընտրած դիսերտացիոն աշխաишир հийир. Н. Марр, «Сборники притч Вардана», Գարագաշյան. «Քննական պատմություն Հայոց», Н. Адонц, «Армония в эпоху Юстиниана», г. 2шппс в псы шь. «2ш п д ц нրը», Մարկվարտ. «Պատմութիւն Հայերէն նշանագրերու և վար**ոց** սրբոյն Մաշտոցի», Գր. Խալաթյան. «Ղ. Փարպեցի և գործք

<sup>1 «</sup>Սովետական արվեստ» 1963, M 5. էջ 58։

վորին», Բաբկեն Տ. Վ. Կիւլասարյան. «Եղիշե. քննական ուսումնասիրություն», Հակոբ Մանանդյան. «Հունաբան դպրոցը և и ири дираший эрэшийырр», Н. Адонц, «Дионисий Фракийский и армянские толкователи», Ебрь. «Сшршцшыйыр», Ильошь. «Илинии», «Инишцив», Баладзори, «Книга воевания стран». Ибн ал-Асир, «Материалы по истории Азербайджана из «Тарих-ал-Камаль», Мюллер Август, «История ислама», «История азербайджанского народа», Джавахов, «Государственный строй древней Грузии и Ар-Տեր-Սահակյան. «Հայ կայսերը Բիւզանդիոնի», այսպես էջերով կարելի է Թվարկել և չավարտել Թվարկումը այն գրքերի, որոնք ոչ Թե սոսկ կարդացել-անցել է, այլ որոնց յուրաջանչյուր տողը, յուրաքանչյուր բառը զբաղեցրել է բանաստեղծ-գիտնականի միտքն ու երևակայությունը։ Պարույր Սևակին մշակույթը հետաքրքրում էր ամենալայն պարագծով. եգիպտական հիերոգլիֆներից, Աստվածաշնչից սկսած մինչև մեր օրերի մշակուլթի ու արվեստի կոթողները, գրական, փիլիսոփալական ուղղությունները, բնական գիտությունների ու տեխնիկայի նվաձումները։

Պարույր Սևակի՝ դասական բանասերներին հատուկ աշխատասիրությունն ու լրջությունը թերևս ժամանակակիցներից շատ քչերը ունենան։ Տաղանդից բացի այդ աշխատասիրութեյան շնորհիվ էր, որ նա հայ գրականութեյունը գիտեր գրականության պատմաբանի, գրականագետի պես, պատմությունը՝ պատմաբանի, կենցաղը, սովորույβները, ծիսակատարությունները՝ ազգագրագետի, լեզուն (գրաբար, միջին Հայերեն)՝ Հմուտ լեզվաբանի պես։ Երբեմն մի բառի Համար նա դիմում էր բազմաթիվ գրքերի, <mark>Հա</mark>ճախ անհետաքրքիր գրքերի, խորապես համոզված լինելով, որ այդ աշխատանքը հրբևէ պետք կգա, զուր չի կորչի։ Եվ իսկապես, ծոցատետրերի, առանձին *թերթիկների վրա տասնամյակներ առաջ արված նշումներն ու* նկատումները մեկ էլ տեսար իրենց տեղը գտնում են հետագալում բանաստեղծութելան, պոեմի, Հոդվածի կամ ուսումնասիրության մեջ և գտնում են այնպես, կարծես դրա Համար էին ստեղծվել։

Բանասիրությամբ զրաղվելը մեծագույն հաճույք էր նրա համար և կարող էր օրերով պարապել՝ չզգալով բնավ հոգնություն։ Ահա ինչ է գրում բանասիրության մասին 1948 թ. օգոստոսի 15-ին իր օրագրերում. «Շատ հետաքրքրական զբաղմունք է, հրբ տարվում ես՝ տարվում ես ենե ոչ ավելի, գեն ոչ պակաս, քան ամենահմայիչ վեպում, ըստ որում վեպից ստապակաս, քան ամենահմատաբար ավելի պասսիվ է, քան այս զրաղմունքից, որովհետև ենե, լավագույն դեպքում ճայտնաբեռում ես ինքդ քեզ (այսինքն՝ նա համընկնում է քո կենսափորձին և միմիայն այդ պատճառով էլ հաճույք է պատճառում), ապա այստեղ ինքդ ես ճայտնաբեrում և ինչ-որ հայտնաբերում ես՝ այդ ամենը քեզնից դուրս է, քեզ չի վերաբերում, այդքանով էլ ավելի օրյեկտիվ է և ավելի ստեղծագործական։

Եվ տարվում ես զարմանալի ձևով։ Ասենք ստուգել մի փաստ. ո՞ր դարից է երևում Մուշը (քաղաք) և ո՞ր դարում ում ձեռքին էր։ Իրար ես խառնում մի տասնյակ գրքեր, հակարում ես նույնքան և ավելի փաստեր, որոնք շատ հաճախ ոչինչ չեն ասում քո հիմնական գաղափարին, մտքիդ թելը խճճվում է, կորչում, քեզ հուսահատեցնում և ահա, անսպասելիորեն, մի տեղից բացվում է կծիկը։ Այդ պահը ոչնչով պասելիորեն, մի տեղից բացվում է կծիկը։ Այդ պահը ոչնչով պասկաս չէ այն վայրկյանից, երբ մի հիանալի տող է գրվում տափակ ոտանավորիդ մեջ։ Ըստ որում վերջին դեպքում քեզ հաճույք է պատճառում ամենից ավելի անակնկալը, այն, որ դու այդ տողին չէիր սպասում, իսկ առաջին դեպքում հաճույեր այն պահի հաճույքն է, որ հետևում է երկարատև, տանջալից և այլ իմաստով՝ կարոտալից սպասմանը...»։

«Կուզեի լավ գիտնական լինել,— շարունակում է նույն օրվա գրառման մեջ,— բայց դրա համար խանգարում են երկու հանգամանք, որոնցից մեկը՝ ավել լինելու պատճառով, մյուսը՝ պակաս լինելու պատճառով։ Ավել-խանգարիչը րանաստեղծ լինելս է, պակաս-խանգարիչը՝ լեզուներ չիմանալս։ Այ եթե հայերենին և ռուսերենին միանային նաև մի քանի եվրոպական և կլասիկ (արևելյան) լեզուներ, այն ժամանակ կարելի էր։

Բայց ասենք այս երկու խանգարիչ հանգամանքները, վերջին հաշվով, միանում են. չլինեի բանաստեղծ, ասել է Թե սիrտո միասիrտ չեrկփեղկված լինեr, ասել է նաև՝ իսկական համբերություն ունենայի, կնստեի և կսովորեի այն ամենը, ինչի պակաս զգացվում էր— տվյալ դեպքում լեզուները։

Բայց դե արժե՞ բանաստեղծ չլինելու գնով լավ գիտետկան լինել»։ Հետաքրքրությունների լայնությունը, իմացությունների Հարըստությունն ու խորությունը նրան իրավունք էին տալիս հետագայում դժգոհելու իր գրչակից ընկերներից ու երիտասարգ ստեղծագործողներից, նրանցից պահանջելու հազորդակից դատնալ համաշխարհային գրականությանը, յուրացնել սեփական ժողովրդի մշակույթը ամբողջությամբ, «Իսկ գրողը պարտավոր չէ՞ իմանալ գոնե... գոնե պատմություն, առաջին հերթին իր ժողովրդի, նրա հոգևոր կուլտուրայի պատմությունը։— Գրում է նա 1960 թ. «Տերյանը պահանջում է» հոդվածում, պատմագիտական ի՞նչ մենագրություններով են ծանրացած մեր գրադարակները, և խախտվա՞ծ է լուսանցըների այն անազարտությունը, որ շնորհել է ողջախոհ տպարանը։

Այս՝ մեր գիտնականությունը։

քրողի առաջնահերթ խնդիրը լեզուն տիրապետելը չէ՞։ Իսկ մենք, բացի թաքուն կամ բացահայտ խորշանքից, այլ մի վերաբերմունք ունե՞նք լեզվաբանական գրականության հանդեպ. զգո՞ւմ ենք մեր լրագրերի, մեր թարգմանական գրականության և մեր իսկ գրքերի լեզուն աղձատող օտարաբանությունները, նկատո՞ւմ ենք աղաղակոզ սխալները, տեսնո՞ւմ ենք այն չորուարմաքությունն ու աղջատությունը, որ քիչ է մնում օրինակե-

Մեր մասնագիտությո՜ւնը։

Ախար մենք վատ գիտենք նաև մեր մասնագիտությունը։ Խոստովանանք լինի՝ մեզնից քանի՞ Հոգի են կարդացել Հայ բանաստեղծությունը՝ Կոմիտաս կաթողիկոսից մինչև Սազ. Հարությունյան ու Գ. Ադդարյան, Հայ արձակը՝ Ագաթանգեղոսից մինչև Ա. Ավագյան և Գ. Սևան։

Բավարա՞ր գիտենք ռուս ու եվրոպական դասական գրողներին։ Հետևո՞ւմ ենք ժամանակակից համաշխարհային արձակի ու պոեզիայի նյութերին և կարդացածներիս մասին խորհո՞ւմ ենք, թե ձեռք թափ տալիս՝ ջայլամի պես գլուխներս Թաքընելով «ազգային տրադիցիաներ»-ի ավազի մեջ»<sup>1</sup>։

Ասպիրանտուրայում սովորհլու տարիներին և հետո Պարույր Սևակը գրական-ստեղծագործական, գիտական-բանասիրական աշխատանքին զուգընթաց դառնում է նաև լրագրող։ 1945 թ. Հոկտեմբերից մինչև 1946 թ. ապրիլը աշխատում է

<sup>1 «</sup>Գրական Թերթ», 1960, 18 մայիսի։

«Ավանդարդ» ԹերԹի խմբագրուԹյունում իբրև գյուղական երիտասարդության բաժնի վարիչ, այնուհետև՝ 1946—47 թվականներին՝ Արտասա**Հմ**անի **Հետ մ**շակուԹային կապի հայկակա**ն** կոմիտեի մամուլի բաժնում իբրև ավադ ռեֆերենտ, իսկ 1949 Թ. —1951 թ. «Գրական Թերթի» խմբագրությունում իբրև պոեզիայի բաժնի վարիչ։ Լրագրական աշխատանքը Թեև շատ ժամանակ էր խլում նրանից, բայց սիրում էր այդ աշխատանքը և, ինչպես ամեն մի գործ, կատարում էր ամենայն պատասխանատվությամբ, խղճի մտոք և իր ամբողջ գիտելիքները, կարոդությունները, լեզվի հմտությունը գործի էր դնում։ Նրա համար, իբրև Հայհրենի նախանձախնդիր մարդու, խմբագրակա**ն** աշխատանքի ընթացքում հրբեմն գրագիտությունը դառնում էր դիմացինին գնահատելու չափանիշ։ Ոգևորվում էր, երբ տես⊷ հում էր, որ Հոդվածադիրը... ճիշտ կհտադրություն է օգտագործում։ Սիրում էր մաքուր սրբագրել տեքստերը և պահանջում էր ուրիշներից։ Եվ, ընդհակառակը, ինքն իրենից կարող էր դուրս գալ և ուրիշ մարդ դառնալ, եթե լեզվական անգրագիտության էր Հանդիպում այն մարդկանց գրածներում, ովջեր իրենց գրագետ ու գրչի մարդ էին համարում։ Տանել չէր կարողանում, երբ նման մարդիկ նամակում կամ նույնիսկ սևագրության մեջ թույլ էին տալիս անգրագիտություններ։ «Զգուշացնում եմ, – դրել է սկսնակ բանաստեղծ Ա. Փարսադանյանին,— ինձ նամակ գրելիս աշխատիր գրել ընդհանրապես գրագետ, պահպանելով գրագիտության բոլոր անհրաժեշտ կանոնները։ Այդ՝ ոչ Թե իմ աչքում գրագետ երևալու Համար։ Ես ուզում եմ, որ դա ատիթ հանդիսանա հարկ և պատշաճ կարգապահութիլան սեփական գրչի, խոսքի, նախադասութիլաե նկատմամբ։ Այդ դժվար չի անել, բայց և առանց այդ մինիմալ կարգապահության, առանց այդ նվագագույն ձիգի հնարավոր չէ որևէ լուրց քայլ կատարել հետագալում»։

Մեծ սեր ու Հետաքրքրություն ուներ բառերի, նրանց կազմության ու ծագման նկատմամբ։ Եվ դա երեում էր ոչ միայն
ստեղծագործական հրկունքի պահերին կամ նախապատրաստական-նախնական աշխատանքներում, այլև առօրյա կյանբում, խմբագրական աշխատանքում։ Ժամերով կարող էր վիճել
այսինչ կամ այնինչ բառի կազմության, օգտագործման շուրջը
և բնավ հոգնություն չոգալ։ Կենդանի խոսքից եկած, իրեն անծանոթ յուրաքանչյուր արտահայտություն ընդունում էր ժպտա-

ցող աչքերով և անմիջապես խորանում նրա կազմության մեջ, փորձում գտնել նրա առաջացման սոցիալական-Հոգեբանական փորձում գտնել նրա առաջացման սոցիալական-Հոգեբանական բացատրությունը։ Դպրոցական տարիներից մինչև կյանքի վերջը շատ էր սիրում «բառեր» խաղը և կարող էր ժամերով զբաղվել դրանով, եթե Համապատասխան խաղընկերներ լինեին։ Հնչյունական հարուստ կազմություն ունեցող բառը դառնում էր յունա, ով ամենից ավելի շատ էր հազվագյուտ ու լավ բառեր կազմում։ Եվ մեծ մասամբ հաղթողը ինքն էր։

Խմբագրական աշխատանքը, ինչպես հայտնի է, այնքան էլ հաձելի գործ չէ, որովհետև յուրաքանչյուր մերժված հոդված կամ բանաստեղծություն իր հետ ահագին գլխացավանք է բերում։ Այս հարցում նույնպես անկեղծ էր ու անմիջական։ Լավին՝ լավ, վատին՝ վատ։ Սկզբունքային հարցերում, ինչին էլ վերաբերելիս լինեին դրանք, անզիջում էր։ Իր տեսակետը ուներ. դա գալիս էր նրա խոսքի տրամաբանությունից և պատկերավորությունից։ Իր միտքը, տեսակետը, կարծիքը հաստատելու համար դիմում էր կենցաղից, կյանքից, բնությունից վերած հետ չհամաձայնելը այնքան էլ դյուրին չէր։

\* \* \*

Ծտպատերազմյան առաջին տարիներին գրական կյանջը նորից հունի մեջ էր մտել։ Վերականգնվող գրական կյանջին նորից հունի մեջ էր մտել։ Վերականգնվող գրական կյանջին տերնդի (Միլվա Կապուտիկյանի, Գետրդ Էմինի, Վահագն Դավթերանի և մյուսների) ստեղծագործական ակտիվությունը։ Ժամանակի ավագ ու միջին սերնդի վաստակավոր բանաստեղծների՝ Նաիրի Զարյանի, Գեղամ Սարյանի, Հովհաննես Շիրազի, և ուրիշների կողջին հասակ նետող երիտասարդ սերունդը նոր ջունչ ու թարմ մտածողություն էր բերում սովետահայ պոեզիակին, դառնում գրական-ստեղծագործական սուր բանավեճերի առարկա։ Երիտասարդ բանաստեղծների այդ խմբում անբռնադատ հեղինակություն էր վայելում Պարույր Սևակը, որ ակտիվ մասնակցություն էր ունենում գրական երեկոներին, ջննարկումներին ու բանավեճերին, հաձախ հանդես գալիս շատ սուր կումներին ու բունավեճերին, հաձախ հանդես գալիս շատ սուր

կի բանաստեղծությունները պաշտոնական գրական շրջաններում պաշտպանություն չէին գտնում, բայց դա չէր խանգարում, որ այդ շրջաններում էլ նրա մասին լավ խոսեին։ Հմայքի գաղտերիքը նրա անհատականության մեջ էր. նրա անկեղծ բռնկումեները, արմատական հարցադրումները շատերի մեջ արթնացնում էին վստահություն երիտասարդ բանաստեղծի գրական ակզբի նկատմամբ։ Բարեկամությունը, ընկերությունը գրչակիցների, երիտասարդ բանաստեղծների ու գրողների հետ միշտ զուգակցվում էին ինչ-որ անբացատրելի ներքին ուժի, որը նրան թույլ էր տալիս անկախ լինել իր մտածումների, վերաթերմունքի մեջ և ստեղծագործական իմաստով մնալ ինքնուրույն։

1947 Թվականին գրողների միությունում քննարկվում է նաև Պարույր Սևակի առաջին ժողովածուի ձեռագիրը։ Ժողո֊ վածուն, որ պատրաստ էր 1946 Թվականին, նախապես խորագրվել էր «Քսաներկու տարիս», և կազմված էր «Պատերազմ ընդդեմ պատերազմի», «Անմոռուկներ», «Սիրո երգեր», «Հայաստանում», «Երգեր խաղաղության և Հաղթանակի», «Մեռածները Հրամայում են» բաժիններից։ Ձեռագրի քննարկման մասնակիցները՝ անվանի գրողներ, բանաստեղծներ, գրականագևտներ ու քննադատներ, թարձր են գնահատում երիտասարդ բա֊ նաստեղծի տաղանդը, բանաստեղծական կույտուրան, սակայն և ժամանակի գրական ճաշակից ու ըմբռնումներից ելնելով, պահանջում ու խորհուրդ են տալիս առաջնորդվել... օրացույցով, մի բան, որ խորք էր բանաստեղծին։ Խոսվում է 9. Սևակի բանաստեղծական խոսքի բարդության, Հանգերի անսովորության մասին։ Ոմանց թվում է, թե բանաստեղծությունների «ազատությունը», ոտանավորի դասական, ավանդական ձևերի խախտումները անփորձությունից են գայիս, Հատկապես դրանով են բացատրել ասոնանսային Հանգերի առատությունը նրա բանաստեղծություններում և երիտասարդ բանաստեղծին խորհուրդ տվելփոխելիր հանդերը, քանի որ անհնարին է փոխել... ընթերթողների ականջները։ Մինչդեռ Պ. Սևակը տիրապետում էր վարպետության բարդությանը, յուրացրել էր ոտանավոր գրելու ձևերը և ուզում էր, որ ընթերցողները ոչ Թե փոխեն իրենց ականջները, այլ դրան**ը մ**ոտեցն**են** իր հանգերին։ Ահա Թե ինչ խորհուրդ է տվել Պ. Սևակը սկրսնակ բանաստեղծ Ա. Փարսադա**նյանին.** «Ուժեղ **Հանդ ստանա**յու

համար պետք է աշխատել չբավարարվել միայն վերջին երկու տառերի նմանահնչունությամբ, այլ ձգտել այդ նմանահնչու- նությունը տարածել նաև նախորդ տառերի և հատկապես ուժեղ հնչող բաղաձայնի վրա։ Այլ կերպ ասած՝ բավարարվել ոչ Թե այսպես կոչված թույլ «կլասիկ հանդով», այլ ստեղծել ասո- նանս (բաղաձայնույթ)։ Ավելին, երբ համահնչյուն են հանդավորվող բառերի բուն հնչական մասերը, վերջին տառերի ան-համահնչյունությունը նույնիսկ իրեն դգացնել չի տալիս...

Չգիտեմ ում համար ինչպես, գոնե իմ ականջին աննամեմատ ուժեղ է հնչում «Թաքուն»—«տաքուկ» հանգը, չնայած որ մեկը վերջանում է «ուն», մյուսը «ուկ» վերջավորությամբ»։

Իսկ այդ ականջի մեջ մշտապես Հնշել են ոչ միայն «Վա-Հագնի երգ»-ի տողերը, շարականներն ու Հայրենները, Նարեկացու «Ողբը», ՇնորՀալու «Առավոտ լուսո»-ն, Վարուժանի, Սիամանթոյի, Չարենցի կոփածո տողերը, ժողովրդական երգն ու երաժշտությունը, այլև կենդանի կյանքի ու բնության ձայները, նրանց Համանվագային երաժշտությունը։

1947 թ. հրիտասարդ գրողների հանրապետական խորհրթգակցությունում տված զեկուցման մեջ Հրաչյա Քոչարը այսպես 
Է բնութագրում Պարույր Սևակին. «Հետաքրքրական է նույնսլես 
Պարույր Սևակը որպես բանաստեղծ։ Հախուռն տարերք ունի 
Խա, քաղաքական կիրք ու շառաչուն ոճ։ Բայց հենց տարերայԽությունն էլ խճողումներ է մտցնում նրա ոճի մեջ, ինտոնացիան փոխում է հաճախ անհարիրության։ Սևակը սիրում է 
արտասովոր համեմատություններ գտնել, դիմում է անսովոր 
Էպիտետների և դրանով մթագնում իր բանաստեղծության 
միտքը։ Ահա, օրինակ, նա ունի այսպիսի տողեր.

Միայն թե ջեզ ևորից իմ մատներով զգամ։

4md

Այստեղ տար շշուկից ձմոտն ձյունն է հայլում»<sup>է,</sup>

«Մատներով զգալ»-ը և «տաք շշուկից ձյան հալչելը» անհասկանալի էին ու անընդունելի։ Երիտասարդ բանաստեղծի տաղանդի ինքնատիպությունը այնջան ակնհայտ էր, որ գրող-

և «Սովետական գրականություն և արվեսա», 1947, M 8։

ներից ու քննադատներից ոչ մեկը չէր կարող ժխտել։ Բայց ընդունելով տաղանդի ինքնատիպությունը, մեծ մասամբ քըննադատական հարվածը ուղղվել է բանաստեղծական անսովոր մտածողության, գեղարվեստական այն առանձնահատկության դեմ, որի ծնունդ էր այդ ինքնատիպությունը։ Նույնը տեսնում ենք նաև Հրաչյա Քոչարի գնահատականի մեջ։ Իսկ այդ գնահատականի երկրորդ մասը՝ «Բայց»-ից սկսած, դարձավ մի յուրատեսակ պարտադիր կլիշե, որ զանազան ձևափոխություններով այդ օրերից սկսած մինչև վերջ տեղ է գտել բանաստեղծե մասին եղած քննադատական ելույթներում։ Նույն, 1947 թվականին Գ. Սևակը մասնակցում է երիտասարդ գրողների համասնում է գրողների միության անդամ։

1948 Թվականի վհրջերին լույս է տեսնում նաև Պ. Սևակի րանաստեղծությունների երախայրիքը՝ «Անմահները հրամայում են» ժողովածուն, ուր տեղ էին գտել 1946—47 ԹԹ. գրած տասնյոթ բանաստեղծություն։ Այս ժողովածուն Համեմատարար պակաս աղմուկ հանհց, քան առաջին տպագիր բանաստեղծությունները, քան Սիլվա Կապուտիկյանի «Օրերի Հետ», Գևորգ Էմինի «Նորը», Մարո Մարգարյանի «Բանաստեղծություններ» գրջերը, որոնջ լույս էին տեսել նախորդ տարիներին։ Հիշենք, Թե ինչ տոնով էին գրում այդ տարիներին այս գրքերի ու նրան**ց** Տեղինակների մասին. «Կրոնական ֆակտուրան, «Հավերժի» իդհալիստական բարբաջանքները, գաղափարազրկության ռեցիդիվները՝ սիմվոլիզմի, դեկադանսի, սուբյեկտիվիստականբուրժուական պոեզիայի հետքերն են (Էժինի, Մարգարյանի, Կապուտիկյանի և այլոց գործերում)։ Սրանց պատկերը մահածին է, լուսնոտ, անարլուն, նեղ ու անձուկ։ Ոչ մի կապ ալդ պատկերի և սովետական մարդու մտածողության միջև չկա։ Սովետական լիրիկան իսպառ մերժում է այդ պատկերը։ Ռեակցիայի շրջանի Տերլանից և ռուսական սիմվոլիզմից եկող այդ վատնար ժառանգունլունը պետք է արմատախիլ արվի»<sup>1</sup>, գրել է Սուրեն Հարությունյանը և պահանջել, որ բանաստեղծները արտաՀայտվեն միայն կոնկրետ սյուժեներով, այսի<mark>նքն</mark> ն**կ**արագրական ոտանավորով։

*Ետպատերազմյա*ն տարիներին մեր պոեզիայի մեջ հղած

<sup>1 «</sup>Սովհաական դրականություն և արվհոտ», 1946, № 2։

թիչ թե շատ նշանակալի հաջողությունները կապված մնացին պատերազմի ու խաղաղության թեմային։ Պատերազմի դաժան հիշողությունը դեռևս շատ էր թարմ ու սուր։

«Անմահները հրամայում են» գրքույկի հիմնական բովանդակությունը նույնպես անցած պատերազմի հիշողություններն են, սպիացող վերքերի անանց ցավը։ Բանաստեղծը նվաճված խաղաղությունը իմաստավորում է իբրև ժողովրդի երկար տարիների ջանքերի, տառապանքների, զոհերի ու սխրագործությունների արդյունք, իսկ պատերազմը դիտում իբրև անձնական ողբերգություն, թեմային տալով քնարական լուծում։ Բանաստեղծի խռովահույզ հոգին ինչ-որ չափով խաղաղվել է, որովհետև գարնանային զարթոնք կա աշխարհի վրա։ Խռովքից ու համատարած ցավի հոգեմաշ ապրումներից հետո բանաստեղծը հակվում է դեպի բնության ղարթոնքը.

> Ծավալվել ես, գարո՜ւն, ողջ աշխարհի վրա, Բացել ես ինքդ քեզ, բացվել ինքդ քո դեմ՝ Նման մի խոր երգի անհղացում գրված— Որ միշտ նոր է Թվում, Թեպետ անգիր գիտեն։ (I, 18)

Գարնանային «վայրի վարարումով» է լցված նաև բանաստեղծի սիրտը, բայց արԹնացող բնության առաջացրած կենսալի խլիրտներին առընթեր նա անկարող է մոռանալ երեկը.

> ...Սրտիս մեջ ցավ կա՝ լուռ լացի՜ պես... Բախվել է քո շնչին պատուհանը իմ փակ Ու երկփեղկվել, դարո՜ւն, իմ սրտի՜ պես... (I, 19)

Բնության զարթոնքի և բանաստեղծի ներքին ծանր վիճակի բախումից էլ ծնվում է նրա զգացմունքների դրամատիզմն ու պայքարը։ Բնության զարթոնքի գիտակցումը ինքնին բերում է նաև ցավի գիտակցում։ Պատերազմի պատճառով կյանքի հանդեպ բանաստեղծի փակված հոգին («պատուհանը իմ փակ») երկփեղկվել է գարնան ղարթոնքը նրան հիշեցնում է միայն վերքերը. նրանք՝ «մեռածները... ո՛լ, անմահներն» են բանաստեղծին երևում տեսիլքով և անխոս հրամայում ու պահանջում են «իրենց Լրգը չերգած»։ Մի շարք բանաստեղծություններում քնարական հերոսը հանդես է գալիս պատերազմի անմիջական մասնակցի անունից։ Բանաստեղծական «ես»-ը նրանցում առանձին անհատը չէր, այլ հավաքական կերպարը ամբողջ մի սերնդի։

Բանաստեղծը խոսում էր այն սերնդի անունից, որի ռո֊ մանտիկայով ու երազանքներով լի ջահելությունը «գնդակն առավ և խոցոտեց».

> Վառոդի ծուխն անգամ Կարծրացավ կիսախանձ նրա ԹարԹիչներին... Ցանկը նրան ոտնեց Օվ արկերի անԹիվ բեկոր-պատիճներից Կերպարանջը նրա Ոչ այն է Թե կարժես նոր ժաղկատար դարձավ, Ոչ այն է Թե հանկարծ ընդմիշտ պեպենոտվեց...
> (1, 29)

այն սերնդի, որին «Հանգամանքները Հասուն դարձրեցին տարիքից ավելի վաղ»։ Բանաստեղծը իր սերնդին բնութագրում է իբրև «իմաստությամբ, փորձով, տառապանքով Հարուստ» սերունդ և նրա անունից դիմելով ապագա արվեստակցին, ասում է՝

> Գո՛ւ, որ դարեր հետո Փորձես պիտի կերտել մեզ արժանի արձան, Դո՜ւ, ար լոկ դրքերի անկյանք արահետով Կուզես մեր դեմքերը տեսնել պարզ ու պայծառ, Հազարամյականրի փոշիների տակից,---Ուզում եմ քեզ օգնել, արվեստակից. **Չե՜տ**⊋ չեն Հղացումներ, գյուտեր տաղանդավոր, Սլացումներ ըմբոստ ու կեցվածքներ խրոխտ, Նույնպես անքեր գլուխ, Համառ ծնոտ պետր չէ՞ւ Աշակերտի նման Դուջ մեր դեմքը միայե... պատձենեցե՞ք։ Նա ամե՜ն ինչ կասի իր դժ**ե**րտվ— Եվ այնքա՞ն Հասարակ *Եվ այնքա՜ն անսովոր*։ Պատվանդանի վրա Պետը չէ փորագրել ո՛չ մի անուն։ Առանց այդ էլ պիտի մեզ Հահաչեն նրանը։ (I, 80-31)

Պարույր Սևակի ջաղա**ջացիական ու բանաստ**եղծակ<mark>ան նկ</mark>արագրի լավագույն արտա**Հայտություններից է «Դար**ը» բանաստեղծությունը.

> Դարն այս, ուր ամեն ինչ գիտակցված է, օ՛, խի՜ստ, Եվ ընթանում է միջտ ո՛չ ակամա, Ուր գոյության Համար չկա միջին ուղլի, Ուր միմիայն պետը է ընտրել կամ ա՜յս՝ կամ ա՜յե,—

Դարն այս և ի՛ մ մեջ է, և քո՛ մեջ է— մեր մե՛ջ, Նրա ծնունդն ենք մենք, հրա արյունն ենք թանկ, Եվ չենք կարող երբեք մեր Հոգու մեջ մեղմել Ա՛յն, ինչ ժառանգել ենք մենք սրությամբ։

Թենեռունյան Համար դարը մեզ չի հերում, Ինչպես որ չենք հերում ինջներըս մեզ,— Սո՜ւր է դրված Հարցը լինել—չլինելու... Մենք, որ լինելու ենք՝ լինենք ծա՜նր ու մե՜ծ։

Եվ Հասկանանք, սի՛րտ իմ, ինչ մե՛զ է վիճակվել, Որջան ծա՛նր է, դժվա՛ր, նույնքան Թա՛նկ է, անգին, Եվ եթե մեզ պահենք Բեթևամի՛տ, անգե՛տ,— Առա՛նց խնայելու դարը մեզ կապտակի... (1, 16)

Պատմության մեջ հեշտ ժամանակներ չեն եղել։ Բայը յուրաջանչյուր դարաշրջանից անպակաս են եղել դարի ԹեԹևա֊ միտ զավակները, որոնջ նայել են, բայց չեն տեսել։ Պ. Սևակը, որ իբրև քաղաքացի ու բանաստեղծ իր ահեղ դարից իրեն անբաժանելի է Համարում, բաժանվում է դարի ԹեԹևամիտ պավակներից, որով հետև կյանջին ու իր ժաժանակին նայում է ո՛չ երեկվա անցածի ցածրությունից, ո՛չ էլ այսօրվա հարթություն-Հավասարությունից, այլ միա՜յն ապագայի բարձունջներից։ Բանաստեղծին Հավասարապես խոր**թ** են դարից ետ մնալ-ուշանալը և շտապելը («Սուր է գրված հարցը լինելչլինելու... Մենք որ լինելու ենք՝ լինե<mark>նք ծա՜ն</mark>ը ու մե՜ծ»)։ Նրա րանաստեղծական դավանանքն է «սեփական բազկի հրակներով զգալ շունչը դարի», դարի շնչին համաչափ շունչ պահեյր և կյանքին (կյանքի մեջ՝ նաև սեփական կյանքին, իր կատարած ու կատարելից յուրաբանչյուր քայլին) ապագայի բարձունքներից նայելը.

(1, 54)

Կյանքին ապագալի բարձունքներից նայելը Հասարակական ու դեղադիտական այն սկզբունքներից է, որ որդեգրել են XX դարի մեծ բանաստեղծներից շատերը։ Հիշենք Վլ. Մայակովսկուն, Հիշենք Պ. Ներուդային, որի դրչին են պատկանում այս տողերը.

> ԵԹԵ դուր Հարդծում եր ինձ. — Թրաեսի՞ց եմ ես եկել, Ես պետը է պատասիանեմ. Լավ կաներ նայեր ապագային։

«Ածանա-Տները հրամայում են» գրքույկում դարի տեղ է գրավում հայ ժողովրդի ճակատագրի խնդիրը, որ առնչված է աշխարհի ու մարդկության առջև հտպատերազմյան տարիներին ծառացած լինել-չլինելու հարցին։ Բանաստեղծը ապրում է «գալիք սպասումի հարուստ հրազներով ու կանաչ հույսերով» և այն հավատով, թե պիտի շտկվեն «պատմության պղտոր հայացքի մեջ» իբրև «քարտեղ», «իբրև աև բիծ», «իբրև բռնա-կալի յաթաղանի սպի» մնացած շեղումները։ «Տունը», «Մասիսները» և այլ բանաստեղծություններում Պ. Սևակը հնչեցնում է հայ ժողովրդի պատմության ամենաողբերդական էջերից մերկի՝ 1915 թվականի եղեռնի, ազգային վերածննդի, ողջ հայու-թյանը մայր հայրենիքի շուրջը համախմբելու թեման։

«Անմահները հրամայում են» գրքույկը թեև լույս տեսավ ոչ բանաստեղծի մտահղացած ձևով, այդուամենայնիվ կրում է բանաստեղծական անհատականության ուժեղ կնիք։ Բանաստեղծական անհատականության ուժեղ կնիք։ Բանաստեղծական մտածողության տարրերի (փոխաբերություն, պատ-կեր, համեմատություն և այլն), լեղվի ու ոհի խիստ ինքնա-տիպությամբ, գեղարվեստական հնարանքների ինքնուրույնու-թյամբ է բնորոշվում գրքույկը։ Հարցադրումների ու սյատաս-խանների անակնկալը, որ Պ. Սևակի բանաստեղծական զգա-գրություն էր հաղորդումնույների անակնկալը, որ Պ. Սևակի բանաստեղծական զգա-գրությունների անակնկալը, որ Պ. Սևակի բանաստեղծանությունների, հաղորդումնույների դարձած թեմաներին։ Նրա պատկերների, համենատությունների ու փոխաբերությունների ղինանոցը իրա-կանությունն էր, ժամանակակից կյանքը՝ իր բնորոշ երևույթ-ներով ու կողմերով, Պ. Սևակը ձգտում էր պոեզիան ազատա-

րի շուրջը մտածելը։

Գտել եմ քեզ, ինչպես այս մայքն՝ այս փողոցին, Եվ այս սյունին՝ այս լապտերը մեղմ կկոցված, Իր մետաղե կենտ կոպի տակ կանաչավուն, Որի չերմին սարսռումից (Քո աչքերի թարթումներին այնքան եման) Իմ մարմինն է փշաքաղվում։ (1,50)

Սիրո զգացմունքի արտահայտման, պատկերման նոր ու թարմ եղանակ էր սա, որը չէր կրկնում դասական պոեզիայի արտահայտման հրան մասական պոեզիայի արտահայտչական միջոցներն ու գրական հին մտածողությունը, և հենց դրա շնորհիվ էլ հին երևույթը (տվյալ դեպքում՝ սեր ու հանդիպում) նոր կերպարանք էր ստանում։ Բայց շատերի համար պատկերների, համեմատությունների ու փոխաբերու-թյունների կառուցման նման համակարգն ու եղանակը «ֆոր-մալիստական ֆրազեոլոգիա» էր թվում, մեքենայական, տգեղ

«Անմահները հրամայում են» ժողովածուն, ինչպես նշեցինք, չենքարկվեց քննադատական այն գրոհայնությանը, որ հաճախ էր գործադրվում այդ տարիներին։ Գրքույկի առաջին արձագանքները բարյացակամ էին, ընդգծվում էր հեղինակի ինքնա-

<sup>1 «</sup>Գրական Բերթ», 1960, 5 օգոստոսի։

<sup>ւ</sup> արիպությունը, մեծ սպասելիքներ էին կապվում նրա հետ։ կայն գրականության ու արվեստի ճշմարիտ սկզբունքների գռե-Aիկ մեկնաբանությունները, որ հաճախադեպ էին դարձել, դրժվարին կացություն էին ստեղծել իսկական ստեղծագործողների Համար. հրաժշտության բնագավառում <u>ըննադատությունը ան-</u> հարկի գործածում էր «ֆորմալիստական», «հակաժողովրդական» պիտակը, Թատերական ասպարեզում՝ «կոսմոպոլիտիզմի» ու «նիհիլիզմի», իսկ գրականության մեջ՝ բոլորը իրենց հրանգներով, նաև «նացիոնալիստականը», որ փակցվում էր նույնիսկ Հայրենի ընության գեղեցկությունները երգելու դեպքում։ Քնարական յուրաքանչյուր բանաստեղծություն, որտեղ մարդկային վշտի կամ ցավի մասին խոսք կար, դիտվում էր ոչ այլ կերպ, դրան իբրև մանրբուրժուական, դրաղջենիական Տոգու արտահայտություն, սովետական մարդու տրամադրու*թ*յուններին խորթ բան։ Ձէր կարելի ափսոսալ ո՞չ անցած երիտասարդության, ո՞չ անցած սիրո, ո՞չ անցնող գարնան Համար։ **Քա**րվա բոլոր հղանակները միայն մեկ՝ լավատեսական տրամադրության արտահայտություն կարող էին դառնալ։ «Աշունը,... գրում էր գրաքննադատը,— տարվա առատության հղանակն է և գեղեցիկ են աշնան գույներն էլ։ Մինչդեռ այս բանաստեղծությունը տախրության, թախծի ու ափսոսանքի զգացմունք կարող 🛊 ծնել»<sup>1</sup>։ «Իրական աշունը,— կարդում ենք նույն գրաքննադատի՝ 6 տարի Հետո գրածը,— որ բարիք է բերում, կարող է միայն ուրախ, կենսախինդ, օպտիմիստական տրամադրություններով համակել մարդուն», մինչդեռ բանաստեղծը համարձակվել է գրելու՝ «ծաղիկները քուն կմանեն, երբ լինի աշուն» տողը, որը և համարվում է «հոռետեսական ու անառողջ տրամադրու» թյան արտաՀայտություն»<sup>2</sup>։ Բանաստեղծական արտադրան**ջ**ի հիմնական մասը կազմում էին չափածո ակնարկը, հանգավորված ռեպորտաժը, պատմողական-նկարագրական ոտանավորը։ Նույնիսկ սիրային ոտանավորները գրվում էին... երրորդ դե<mark>մ-</mark> քով (նա սիրում էր նե)։ Քննադատությունը հիմնականում ընդունում էր նկարագրական ոտանավորներ, ըստ որում պատրաստի կաղապարների տեսքով։

Այս պայմանների հետևանքով «Անմահները հրամայում են»

<sup>1 «</sup>Գրական թերթ», 1947, M 6։

<sup>2 «</sup>Սովետական գրականություն», 1953, ж 6.

<sup>6-</sup> Ա, Արիստակեսյան

ժողովածուից հետո Գ. Մեակի (և ոչ միայն նրա) համար սկսվում է ինքնամաքառման նոր շրջան, որ տևում է շուրջ մեկ տասենամյակ։ «...Ցավալիոթեն պարզ է ինձ համար,— գրել է Մեակը 1948-ին իր օրագրում,— որ իմ ճանապարհը սարտափելի փշոտ ու քարքարոտ է լինելու, որ ամեն բան պետք է պայքարով կորզել, խլել մարտով, արյամբ, ատամենրով։ Այդ ինձ չի վախեցնում։ Այդ միայն ցավալի է (ճիշտը՝ досадно), ցավալի է մեր երկրում, մեր սկզբունջների, մեր դաղափարների առկայու-Սյամբ»։

Եվ իսկապես՝ Գ. Սևակի յուրաջանչյուր բանասանդծություն ու պոհմ, յուրաջանչյուր դիրք դժվարությամբ է հարթել այն ուղին, որ անցնում էր հնղինակից մինչև ընթերթող, քննապատությունից մինչև ճանաչում. Նրա երկերի շուրջը միշտ ծավալվել են բուռն վեճեր։ Բանաստեղծը հաճախ ստիպված Է 
հղել պայջարել բառի ու հանգի, գիսոնանսի ու չափի, պատկերի ու վերնագրի համար։

«...Ես կարողացա խուսափել շատ մեղջերից, մեղջերից, բայց ոչ դժբախտությունից»,— դրև է իր այդ տարիների ստեղծագործության մասին ինքնակենսագրականում։ Պ. Սևակթ նախ նորից որոշում է անցնել արձակի՝ վեպ գրել և բնտրու<del>մ</del> է, գյուղերը խոշորացնելու Թեման, որ այդ տարիներին շատ հրատապ էր համարվում։ Վեպի համար (սա կապ չունի «Ամանամեջի» հետ) նյութեր հավաքելու ճպատակով լինում է Հայաստանի տարբեր շրջաններում, կարդում է կոլտնտեսային ջի*հարարության Հարցերին նվիրված* ռուս գրողների արձակ գործերը, ջազաքական բաղմանիկ գրջեր ու բրոշյուրներ, ուսումնասիրում (այս բառի ուղղակի իմաստով) հրկրագործու*թլան մասին եղած* գիտական նշանավոր երկերը։ Տետրերի**ց** մեկում, ուր նշումներ է կատարել և կազմ**ե**լ վեպի պլանր, Տանդիպում ենք, օրինակ, Վիլյամսի գրքի ընդարձակ ու մանրակրկիտ մշակումներին։ Հետաբրբրվել է գյուղատնտեսական ժամանակակից մեջենաներով, Հայաստանի լեռնային պայմաններում մեխանիզացիայի օգտագործման, Հողատարածությունների խոնավությունը պահպանելու համար ձյունը օգտագործե֊ լու և երկրագործությանը վերաբերող բազմաթիվ այլ խնդիրներով։ Վեպի Համար կատարել է նաև այլ կարգի նշումներ (կոնֆլիկտի, նախատիպերի մասին), որոշ հատվածներ շարադըրել է և կիսատ Թողնելով նույն Թեմայով գրել է չափածո գործ։ Նկարագրական-«անկոնֆլիկտ» բանաստեղծության տիրապետության տարիներին գրված չափածո այդ վիպակը 1953 թվականին նախ լույս տեսավ ռուսերեն՝ «Друзья нз Советашена» վերնագրով, ապա հայերեն՝ «Անհաշտ մտերմություն» անունով։

Պոեմը, որ նախապես կոչվում էր «Գոմ Թե պալատ», Հետո նաև «Հայրս», կառուցված է երկու ընկերների՝ կոյտնտեսության նախագահ Թորգոմի և ֆերմայի վարիչ Մկրտիչի բախման հիմքի վրա։ Ենե Թորգոմը, տարվելով գլուղի ապագա հեռանըկարով, ուզում է գյուղում կուլտուրայի պալատ կառուցել, ընդ-Հանրապես նոր նախագծով վերակառուցել գյուղը, ապա Մկըրտիչը, գյուղի իրական Հոգսերն ու կարիքները նկատի ունենալով՝ պահանջում է կուլտուրայի պայատի փոխարեն գոմ կառուցել։ *Բանաստեղծը, որ գլուղաշխարհի ծնունդ էր և երբեք անտարբեր* չէր հղել այդ աշխարհի մարդկանը ճակատագրին, փորձել է յուրաքանչյուր կողմի գրաված դիրքին սկզբունքային նշանակություն տալ և Հնարավորին չափ Համոզչականություն Հաղորդել. չէ" որ երկուսի դիրքորոշումներն էլ իր Հոգուն շատ մոտիկ էին։ Քանն այն էր, որ պատերազմից հետո էլ բանաստեղծի **Հայրենի գյուղը արտաքուստ շատ էր խեղ** են Նույն խարխուլ ու ծուռ, իրար վրա Թեքված հյուղակները, նույն հողածածկ կտուրներն ու Հոդե Հատակը, նույն Թոնիըն ու ծխից սևացած պատե֊ րը, որ տարին մեկ անգամ «չրփվում» էին տեղական ջարից պատրաստված կրով։ Բանաստեղծը մեծ ցավ էր զգում՝ տեսնե֊ լով լեռնային գյուղերում ապրողների վիճակը և շատ էր ուղում, որ նրանք էլ ապրեն դարակեսի մարդու կենցադով։ Այս իմաստով նրա սրտին չէր կարող մոտ ու Հարագատ չլինել իր *Տերոսի՝ Թորգոմի դիրքը, կուլաուրայի պալատ կառուցելու,* ընդհանրապես դյուղը նոր նախագծով վերակառուցելու պլանը։ Բայց... Բանաստեղծի այդ «բայց»-ն էլ Մկրտիչի դերքն է։ Սա վաղաժամ է համարում դյուղի «կույտուրական» կառուցումը, քանի դեռ գլուղը չի ամրապնդվել անահաապես։ Թորգոմ-Մկրտիչ Հարաբերության մեջ չատ որոշակի է Հեղինակային վերաբերժունքը, որ արտահայաված է շրջկոմի քարտուդարի բերանով Թորգոմին հասցեադրված խոսջերում.

> —Իսկ սա կոլիո՞զ է, սա գյո՞ւղ է... Մեպ մի Զեկուցում կարդա դու կոմունիզմից, Որ մոտենում է, գալիս է, այո՞,

ծոթ մղոնանոց Հսկայի քայլով։
Բայց Հո դա, եղբա՜յր, չի Նշանակում,
Որ գյուղում՝ դու քեզ զգաս քաղաքում,
Եղածի առաջ աչքերդ փակես
Եվ դիտմամբ, զոռով ներշնչես դու քեզ,
Թե անտաշ քարը խոյակ է, խարիսխ,
Զբոսնող խումբ է Հոտը ոշխարի։
Ներեցեք, գուցե կոպիտ եմ ասում,
Բայց «Դոն Կիխոտ» եմ ես այստեղ հիշում։

Պոհմում (Հրատարակված տարբերակում) քիչ չեն սեփական աչքով դիտված երևույթների անդրադարձումները, գյուղական կյանքի Թռուցիկ, բայց բնորոշ բնուԹագրումները։ Իբրև ժամանակաշրջանը բնուԹագրող դհպը Հհտաջրջիր է «Կապույտ ձիու պատմությունը»։ Բնության զգացողության պարույրսևակյան կնիքն են կրում բնանկարները, յայլաղի պատկերները։ Քայց սրանք չէին կարող փրկել սխեմայով ու սեփական նախասիրություններին Հակառակ՝ նկարագրական-պատմողական ոճով գրված պոհմը, որի վրա իսկապես տառապալից աշխատանը է կատարվել։ Գյուղական կյանքի իրական բախումները, մարդկային Հոգու Հակասությունները փոխարինվել են արՀեստական սխեմաներով։ Այն Հարցին, Թե ինչ կարծիք ունի «Անհաշտ մտերմություն» պոեմի մասին, բանաստեղծը մի առիթով պատասխանել է. «Ալդպես է ստացվում, երբ Հարկադրրված ես լինում երգել ուրիշի ձայնով, ավելի ճիշտ, ձգտել դուր գալ այլոց։ Ոչ անկարևոր նմուշ է ջատ կարևոր մի իրադարձության, որ ունի պատմական արժեք։

Մեղավորը ես եմ, բայց իմ մեղջն էլ բնորոշ **է։** Ունի ուսուցողական նշանակություն»։

գաղաքների ստեղծման և օրվա խնդիրների Հետ կապվող զա-

Ֆազան Հարցերի մասին։ Ընթերցողի Համար անհետաքրք**իր** չի լինի ծանոթեությունը այն գրառումների ու նշումների մի մասին, որ բանաստեղծը կատարել է պոեմի համար։ «Միա<u>ր</u>ումից (գյուղերի...Ա. Ա.) Հետո դաշտերը «անծայրածիր» են, ուստի դաշտերում ջինել կայաններ (դրա Համար կարելի օգտագործել նաև նախկին գլուղերը. լավ շենքերը չքանդել)»։ «Պարդեյ թալանսի *և տարեկան եկամուտի տարբերությունը»*։ «Յայլաղների գոմաղբը կամ գյուղ բերել, կամ՝ ավելի լավ **է՝** օգտագործել արոտավայրերը պարարտացնելու Համար»։ «Պարարտանյուների գրանողացման (Հատիկավորման) ձևերի և Աշանակության մասին տես Սմբատյանի գիրքը, էջ 22-24»։ «Ստեղծել պարարտանլութերի գրանուլացման onwy, 4-5 **հո**գուց բաղկացած օղակը օրվա ընթացքում կարող է պատրաստել 12-15 ցենտներ»։ «Մի լճում աճեցնել ձուկ և ջրայի**ն** Թռչուններ»։ «Գյուղ-քաղաքի Հատակագիծը»։ «Չմոռանալ գյուղի ֆիզկույտուրնիկներին»։ Կառուցել կղմինդրի գործարան, լվացքատուն, բաղնիք, Հասարակական ճաշարան։ Ասոցիացիա՝ հի**ն** պրովոկացիան «40 մետրանոց վերմակի» և «ճաշարանի» մասին»։ «Պարզել՝ 1) տիղմը կարելի՞ է օգտագործել իբրև պարարտանյութ. 2) Ինչպե՞ս են մաքրում Հահձացող լճակը»։ «Ռադիո բերել, որ Մոսկվան կողջներին լինի»։ «Նոր ակումը կառուցել Հուլունքադարի վրա (հին փլատակի վրա նոր պալատ), իսկ բլրի լանջերին՝ կուլտուրայի պարկը— ամֆիԹատրոնաձև։ Գուցե Հույունքադարի վրա կառուցումն սկսելիս պեղման անհրաժեշտությո՞ւն լինի, հը^» և այլն։

Պոհմի Համար արված գրառումները (ինչպես և պոեմն ընդհանրապես) վերստին հաստատում են, որ բանաստեղծն իսկապես այրվել է հայրենի գյուղի ճակատագրով, խորապես սիրել նրա մարդկանց ու բնությունը։ Այդ սերը երևում է թեկուղ այն բանի մեջ, որ պոեմում օգտադործված տեղանունները (Գնդասար և այլն) եղել են բանաստեղծի սիրելի վայրերը։ Քաղաքատիպ ավանի նախագիծ-պատկերը ստեղծել է՝ նկատի ունենալով հայրենի գյուղի տեղանքը, և այդ երևակայական աստկերը շատ կուղենար տեսնել իրականացած, Եվս մի մանրամասնություն։ Պարույրը մանկությունից մեծ, գուցե և պոեղիայից ոչ պակաս, հետաքրքրություն ուներ դեպի պեղումեները և շատ էր սիրում հողի տակիք լույս աշխատանքներ կա-հավաքել։ Ճանապարհաշինական կամ այլ աշխատանքներ կա-

տարելիս, երբ այդպիսի իրեր, առարկաներ էին Հայտնաբերվում գյուղի շրջակայքում, Պարույրը անպայման ուզում էր գրանք տեսնել, ցույց տալ մասնագետներին, իմանալ նրանց կարծիքը և խստորեն զայրանում էր, երբ իմանում էր, որ անխնամ են վարվել Հայտնաբերված իրի նկատմամբ, Թեկուզ այն լիներ անարժեք մի կճուճ, Իսկ Հուլունքադարը, որ գյուղից ձի փոքր հեռավորության վրա ընկած բլուր էր, մանկությունից գրդռել է Պարույրի երևակայությունը, Բանն այն է, որ բլուրը Հուլանքադար (Ուլկի դար) է կոչվում ոչ պատահականորեն։ Պատմում էին, որ այնտեղից գտնվել են կճուճներով հուլունքներ և ընդհանրապես շատ բան է Թաղված այնտեղ, Բլուրը ներ և ընդհանրապես նարնադարի վրա կուլտութայի պալատ կառուցելու երևակայական նախագիծը կազմելիս։

Պոեմի վրա բանաստեղծն ընդմիջումներով աշխատել Է մոտ վեց տարի. 1947 թվականից մինչև 1952 թվականը, ավելի ջատ, քան «Մարդը ափի մեջ» շարքն ու նույնանուն գիրքը, «Անլռելի գանգակատունը» գրելիս։ Պատճառը ոչ միայն իր նախասիրությանը անմարիր չափածո վիպակի ժանրին անցնելն էր, այլև այն հրկար խմբագրումներն ու վերամշակումները, կրճատումներն ու վերափոխումները, որ բանաստեղծը կատարում էր՝ հլնհլով հրատարակչության, գրախոսների պահանջներից։ Այդ «բազմաչարչար ու տխուր» պոեմը (այսպես է բնորոշել ինքը Պ. Սևակը) լույս տեսավ, երը արդեն «անկոնֆլիկտայնության» տեսությունը մերժվում էր։ Ուստի և բանաստեղծի Տամար անսպասելի չէր այն քննադատությունը, որին ենթարկվեց պոհմը։ Միայն թե պոեմի քննադատներից ոմանք ան-Հասկանալի, «իմաստից ու նպատակից զուրկ» Համարելով մերժում էին նաև պոհմում հղած ոչ սովորական այն պատկերներն ու Համեմատությունները, որոնք բանաստեղծական ինքնատիպ մտածողության ծնունդ էին։

## ሆበሀካՎԱՑበኮሆ: ՆበቦኮՑ ኮՆՔՆ ኮቦ ረԵՏ

50-ական թվականների սկզրին Պ. Սևակն արդեն ավարտել էր ասպիրանտուրան, համարյա վերջացրել էր «Կարծեցյալ Շապուհ Բագրատունին և վաղ վերածննդի հարցերը Հայաստա-

նում» մենագրությունը\։ Բայց պատմական թեմատիկայի նկատմամբ մերժողական ոչ ճիշտ վերաբերմունքի պատճառով անհնարին դարձավ դիսերտացիայի պաշտպանությունը։ «ԳոՀ եմ, ըստ ամենայնի, իմ աստծուց,— գրել է 1948 թ. իր օրագրրում,— Նա առատաձեռն է եղել Հեթանոսորեն․ ես, իՀարկե, գիտեմ, որ այս պահը կանցնի և նորից ես բանաստեղծություններ կգորեմ (սիրում եմ բանաստեղծությունը)։ Բայց թող Համթ չհանեն։ Ծայրահեղ դեպքում ես կջարդեմ այն գրիչը, որով ոտանավորներ եմ գրում և մի նոր գրչածալրով վեպեր կգրեմ։ Առավել ծայրահեղ դեպքում՝ գիտությունների թեկնածուի (հաշ վես մնա՝ դոկտորի) աստիճանի գրահով քննադատ կդառնամ--դառնալու շատ բան կա։ Այսուաժենայնիվ մի բան լավ է, որ ես ես եմ և որ ես ապրում եմ Սովետական Միութլան մեջ։ Առավել ևս ուրախալի է, որ Սովետական Միությունը Հայաստանով և Հայաստանը Գրողների միությունով չի սահմանա֊ փակվում»։ Այլ բան չէր մնում անհլու, քան համբերելու, այսինըն՝ կրկին բռնելու ուսժան պոչը, այս անգաժ Մոսկվայում։

1951 թվականին նա դիմում է վերադաս օրգաններին և խնդրում իրեն ուղարկել Մոսկվա՝ Գորկու անվան գրական ինստիտուտում սովորելու։ Խնդիրքը բավարարվում է. Սևակը թեկնածուական պատրաստի դիսերտացիան ծալում ու մի կողմ է դնում և դառնում այդ ինստիտուտի առաջին կուրսի ուսանող։ Բանաստեղծի կյանքի շատ էջերի և, ամենից առաջ, այդ տարիների Համար կարող են բնաբան դառնալ իր իսկ տողերը.

> ծս եղբայր չունեմ, Մայրս էլ մեղջ չունի. Ծնել է, Սակայն ծնելը քիչ է, Սնելն է դժվար, Քանի որ հաճախ Ծվ սով է լինում, Եվ գաղթ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Պարույր Սևակ։ Կենսամատենագիտություն» (1968, Օրևանի Պետական հանրային գրադարան) արժնքավոր աշխատության առաջարանում Ն. Հովսեւ՝ դահը, որի գրչին է պատկանում նաև «Պ. Սևակի ստեղծագործությունը» անտիպ մենագրությունը, թույլ է տվել անձշտություն։ Բանաստեղծի դիսերտացիոն աշխատանքը նախապես եղել է ու թե Սալաթ-Նովայի մասին ինչպես գրված է «Կենսամատեն» գիտության» մեջ, այլ Շապուհ Բագրատունու

նա ծղբայր չաւհեմ։ Ու եղբայրացար, Ինձ եղբայր դարձար, Ո՜վ համբերություն։ (1, 460)

歇

Մոսկվան բանաստեղծի կյանքի նոր շրջանի սկիզը դրեց, մի շրջան, որ ոչ միայն նոր ծանոթություններով (երբեմն շատ պատահական), նոր գիտելիքներով ու իմացություններով Է նշանավորվում, այլև տագնապներով ու անհանգստություններով։

Մոսկովյան կյանքի առաջին տարիները անցնում են առանց բանաստեղծության, եթե հաշվելու չլինենք օրացուցային կնիք ունեցող մի տասնյակի հասնող ոտանավորները, որոնք հետա-գայում տեղ գտան «Սիրո Ճանապարհ» գրքում (1954 թ.)։ Սևակի կյանքի ամենածանր ու դժվարին տարիներն էին։ Գրտ-նըվելով տնտեսական գժվարին կացության և ստեղծագործական ձգնաժամի մեջ, բանաստեղծը երբեմն հարկադրված թարգ-մանում է իր բանաստեղծական նախասիրություններին ու ըմբռնումներին անհարիր ոտանավորներ։ Նյութական կարիքները հոգալու համար կատարում է տարբեր հրատարակչություններից ու խմբագրություններից ստացած պատվերները, որոնք չէին կարող հոգեկան բավականություն պատձառել։

1946 թվականին Պարույր Սևակը ամուսնացել էր Մայա Ավագյանի հետ, որին ուսանողական տարիներից կապված էր հարազատության ամենախոր զգացմունքներով, որին նամակներում և օրագրերում անվանում է անփոխարինելի մարդ իր կյանքում։ Մայային նվիրված բանաստեղծություններից մեկում կարդում ենք.

> ծաստավածանք լինի՝ ես քեզ մոտ եմ գալիս, Խզճի ԹեԹև խայԹից հոգուդ գուռն եմ բախում, ՈւրախուԹյան լացս քո գրկում եմ լալիս, Քո գրկում եմ լինում մարդկայնորեն տխուր։

Քեզ եմ ապավինում գաժան հողմի ժամին, Հաչողության քամին ինձ քո ափն է հանում, Քեզ հետ ահավոր չէ վտանգ ու Բշնամի, Ամեն մի ծանրություն քեզ հետ հեշտ եմ տանում։ Երբ բացում ես դուռը և ինձ դեմավորում, Թվում է, ին իմ դեմ ո՛լ մի փակ դուռ չկա. Երբ իմ հանցանջներն ու զանցանջներն ես Ֆերում, Թվում է, ին դրանջ չեմ էլ գործել անգամ։

Դու ինձ համար կյանքում կյանք ես կնոջ տեսքով, Կնոջ տեսքով մայր ես և մոր տեսքով՝ ընկեր— Այն, ինչ անհնար է արտահայտել խոսքով, Այն, ինչ անհնար է մաշված տողով հրդել։ (I, 141)

Մոսկվա գնալուց առաջ Պ. Սևակն արդեն զգում էր, որ իրենց ընտանիքի հիմքերը խաթարվում են՝ իր հափշտակությունների պատճառով։ 1954 թվականին բաժանությունը դառնում է անխուսափելի, մանավանդ, որ դեռևս 1952 Թվականիր Պ. Սևակր մտերմացել էր Նելլի Մենադարիչվիլու հետ\։ Բայց բաժանությու-Նիը Հետո Պ. Սևակի ու Մայայի բարեկամական-ընկերական ջերմ հարաբերությունները հետագայում երբեք չթուլացան։ Եվ շատերին կարող է անհավատալի, անսովոր Թվալ այն մտերմու-Թյունը, որ ապագայում ստեղծվեց Մայայի ու Նեյլիի միջև։ Իսկ Նելյին, որ ամբողջ էությամբ նվիրված էր Պ. Սևակին, նրա համար ոչ միայն կյանքի (նաև մահվան) ընկեր եղավ, այլև նրա պոեզիայի լավագույն Հասկացողն էր, նրա բանաստեղծական մտահղացումների առաջին գնահատողն ու խրախուսողը, մի կին, որ ինքն իրեն ամբողջովին մոռացած (Մոսկվայում աշխատելուց ու ապրելուց, Թեկնածուական պատրաստի դիսերտացիայի պաշտպանությունից Հրաժարվեց) եկավ Հայաստան, կարճ ժամանակում սովորեց հայերեն և Թարդմանություններ էր կատարում ոչ միայն հայ արձակից, այլև Պ. Սևակի բանաստեղծու*թյունների լավագույն ռուսերեն տողացիների կատարողն էր։* 

Հոգեկան ծանր ապրումներն ու անհանգիստ, նյարդային վի-&ակը, որ կապված էին ինչպես անկանոն կենցաղի, ընտանեկան զանազան հարցերի, այնպես էլ ստեղծագործական ճգնաժամից դուրս գալու լարվածության հետ, իրենց հետքն են թողնում բանաստեղծի առողջության վրա։ 1954 թվականի սեպտեմբերի

<sup>`</sup>Մ. Ավագյանի Գետ ամուտնալուծության և Նելլիի Գետ ամուսնության պաշտոնական գրանցումը կատարվել է 1958 թվականին, երբ ժնվել է բանաստեղծի երկրորդ որդին` Արմենը։ Երբորդ երեխան՝ Կորյունը, ժնվել է 1964 թ։

89-ին հիվանդության (նյարդայնություն) պատճառով Պ. Սևակը տարվում է հիվանդանոց, որտեղ մնում է երկու ամսից ավելի։

Թե որքան ծանր ապրումներ է ունեցել բանաստեղծը հիվանդանոցային չորս պատերի մեջ և ինչպիսի թախծով ու տխրությամբ է լցվել նրա հոգին, երևում է այն գրություններից, որ Պ. Սևակը հիվանդանոցից ուղարկել է Նելլիին, այդ օրերի թերևս միակ նեցուկին, որը կանացիական ամբողջ սիրով ու նվիրումով արել ու կրել է ամեն ինչ, միայն թե ապաքինվի բանաստեղծը։ «Տխուր եմ, սարսափելի տխուր,— հոկտեմբերի 7-ին գրում է Պ. Սևակը։— Բայց դու ուշադրություն մի դարձրու դրան։ Պարզապես հիմա իմ տրամադրությունը այդպիսին է, և անձրևն էլ ծեծում է տանիքը։ Դա ես միշտ սիրել եմ։ Իսկ հիմա... «թե ինչպես հանկարծ աշխարհը փոխվեց»,— այսպիսի պարզ, շատ պարզ տող կա Թումանյանի «Անուշ»-ում. ամբողջ ժամանակ դա հնչում է իմ ականջներում»։

Իր օրն ազատորեն տնօրինող ու առանց գր<mark>ջ</mark>երի, առանց ԹուդԹ ու մատիտի չպատկերացնող Պարույր Սևակի համար հիվանդանոցային սովորական կարգ ու կանոնն իսկ անտանելի պիտի լիներ, էլ ուր մնաց Թե Հատուկ ռեժիմը, որ սահմանված էր այն բաժանմունքում, ուր տեղավորել էին նրան սկզբնական շրջանում, մինչև ախտորոշումը։ «Ես կխելագարվեմ այս անաստված տաղտկությունից, – գրում է մի այլ նամակում։ – Ես տանր ավե յի հանգիստ էի, ջան այստեղ։ Ձէ՞ որ ես իմ համաձայնությունը տվեցի հիվանդանոցում պառկելու համար պայմանով, որ ինձ յգգամ ինչպես բանտում։ Նրանք ինձ նալում են այնպես, ինչպես մլուսներին, որոնց մեծ մասը ցնորված են։ Չէ՞ որ դու գիտես, փառը աստծո, որ ես շատ հեռու եմ դեռևս այդ «երանություն»ից... Այնպես որ խնդրում եմ, լավ կլինի՝ դու խոսես, որ ինձ այստեղից դուրս գրեն։ Նրանք կարող են մտածել, Թե ես դատում եմ ըստ առածի. «հիվանդը իրեն հիվանդ չի համարի»։ Սակայն իմ հիվանդությունը նման չէ ցնորվածներին և ինձ <mark>ձնջում է այն, որ իմ հանդեպ, բոլոր դեպքեստ մ.</mark> ես չեմ անանում *՝ այլ վերաբեր Լուն*ք»։

Մի ուրիչ Նամակում (Հոկտեմբերի 11) կարդում ծնչ. «Այսօր ինձ համար ծանր օր էր. վատ քնեցի, վատ կերա և ջղայնացա։ Ես այնուամենայնիվ կարծում եմ, որ ավելի լավ կլինի դուրս գամ այստեղից, քան Բե մնամ։ Այս հիմարավուն ռեժիմը կարող է ինձ Հասցնել մինչև «հրանության», մինչև Անմահների\
ու նրանց նմանների վիճակին, իսկ բժիշկները չեն ուզում հասկանալ, դա համարում են հիվանդի «ապստամբություն»... ես
չեմ կարող և չեմ ուզում (որովհետև ուզում եմ առողջանա՜լ)
ժամերով պառկել մեջքի վրա, մթության մեջ և մտածել, մտածել... հիմարություններ։ Հասկացի՜ր, դու հո բժիշկ չե՜ս։ Դրա
համար էլ ոչ թե հրամայում եմ, ւյլ պարզապես խնդրում եմ,
արա այնպես, որ ինձ այստեղից բուրս գրեն։ Դու մի վախնցիր.
թե ես տանը կիմեմ (օղի)։ Երդվում եմ Հրաչոյով², չեմ խմի,
րայց և ստիպված չեմ լինի Հրաչոյի նման պառկել ժամը 10-ին։
Ես ընդհանրապես տանել չեմ կարող տառակերներին, իսկ այժմ
հենց նրա՜նց ճանկն եմ ընկել»։

Նելլին կարողանում է համոզել բժիշկներին, որ Թույլատրեն Գարույրին ավելի ուշ քնելու։ Եվ ահա նամակի տոնը փոխվում է. «Այսօր ես լավ եմ, զբոսնեցի (նույնիսկ արև էր), ճաշեցի, ոչ վատ, պարապեցի։ Այս ամենը այն բանից է, որ Թույլատրեցին փնձ պառկել ժամը 12-ին։ Եվ լավ քնեցի...»։

Եվ անմիջապես խնդրում է կարդալու Համար գտնել և ուզարկել Բեթհովենի, Ռեմբրանդտի, Պագանինիի և ուրիշ երաժիշտների ու նկարիչների մասին գրքեր։ Բայց ուրախությունը շատ կարձ է տևում, որովհետև նորից արգելում են ուշ քնել։

այդ պատճառով շուտ վերադարձա....

այդ պատճառով շուտ վերադարձա....

րում եմ, Հարագատա»։

Արտան կարդարձրի Ռոլանը (վաղը թեր ինձ երկրորդ հատորը.

Արտան կարդալը այժմ տանջանք է, բայց և բուժում, այլ խոսքով՝
բուժում փորձության միջոցով)... Լավ եմ զգում։ Այլես լունեմ
բուժում փորձության միջոցով)... Լավ եմ զգում։ Այլես լունեմ
բուժում եմ հատարանը և Հոտը կքչի անկոդին. նշանակում է՝ չեմ ջղայնանում։ Այսօր նույնիսկ քեզ սի-

Հիվանդանոցային ռեժիմը փոխելով իր օգտին, 9. Սևակր

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Խասըը հոգեկան հիվահգների մասին է։

<sup>2</sup> Belma npaph te

ձեռնամուխ է եղել Ա. Միցկևիչի «Կոնրադ Վալլենրոդ» պոեմը Թարգմանելուն, որը նախատեսված էր լեհ բանաստեղծի «Ընտիր երկերի» ժողովածուի համար։ Ժողովածուի կազմողն անպաշտոն ձևով ինքն էր, ինչպես նաև առաջաբանի հեղինակը։ Իսկ նույն տարվա ամռանը Թարգմանել էր «Շուշանները», «Բուդրիսն ու իր որդիները», «Պանի Տվարդովսկայա» բալլադները։ Չխոսելով Թարգմանությունների որակի մասին («Պարույր Սեվակը Թարգմանիչ» Թեման առանձին ուսումնասիրության նյութ է), նշենք միայն, որ նույնիսկ այն գործերը, որոնք Թեև իր սրըտով չեն եղել, բայը Թարգմածել է սոսկ նյուԹական նկատառումներով, դարձյալ կրում են պարույրսևակյան աշխատանքի կնիքը։ Եվ դա ոչ միայն տաղանդի, կարողության հարց էր, այլև ւ,ստասխ նտավուք լան այն մեծ զգացման, որ և շ ուներ իրեն Քանձնարարված գործի Տանդեպ, Բանաստեղծը մտադիր էր «ի**մը** ուր| շի մոտ» խորագրով գիրք հրատարակեւ, զետեղելով այնտեղ իր այն Թարգմանությունները, որոնք կատարել էր ոչ Թ**ե** սոս**կ** իբրև պատվեր, այլ իր ընտրությամբ և, ինչպես հուշում է խորագիրը, իբրև «սեփական» ստեղծագործություններ, որոնք սակայ<mark>ն</mark> ուրիշներն են գրել։ Այդպիսին էր Համարում Լերմոնտովի «Դև»-ի, Միցկևիչի «Կոնրադ Վալլենրոդ»-ի, Պուշկինի բանաստեղծությունների և այլ հեղինակներից կատարած մի շարք թարգմանություններ։ Հետագայում սրանց ավելացան Մեժելայտիսի «Մարդը» գրքի, Մայակովսկու «Վարտիքավոր ամպ» պոեմի, հունգարական պոեզիայից կատարած Թարգմանությունները։ Մե**֊** ժելայտիսի «Մարդ»-ի Թարգմանության մասին այսպես է գրել մի առիթով. «Թարգմանելով Մեժելայտիսի «Մարդը», ես ինձ զգում էի ոչ Թե նրա մրցակիցը, այլ նրա զինակիցը և այդ պատ-**Տառով, ստացա ոչ Թե աշխատանքային (трудовая) բավակա**նություն, այլ **Հոգեկան»**, Հենց աշխատանքային բավականություն ստանալն էր, որ նրան մղում էր թարգմանվող գործի ռուսերեն եղած զանազան ԹարգմանուԹյունները Համեմատել, դիմել բնագիրն իմացողների օգնությանը։ ԱՀա Թե ինչ է գրում 1954 թ. Մոսկվայից Հայպետհրատի գեղարվեստական գրականության բաժնի վարիչ Գարեգին Հովսեփյանին. «Բոտևի Հարդը Համարիր վՀռված, քանի որ նրա բանաստեղծությունների (իրեն Հանձնարարված —Ա. Ա.) մոտ կեսը (900 տողից 400-ը) արդեն **Թարգմանել եմ, իսկ մյուս կեսն էլ Թարգմանած կգամ ջեզ տե**սության՝ հրկու ամիս հետո։ Ըստ որում ձեռքիս տակ է ոչ միայն ռուսերենը, այլև բնագիրը և բուլղար ընկերների ջերմ օգ-Նությունը։ Այնպես որ այս անգամ առանց ամաչելու կարելի **է** գրքի վրա գրել. «Թարգմանություն բուլղարերենից»<sup>1</sup>։

Գարեգին Հովսեփյանին հասցեագրված մի այլ Նամակում (1956 թ.) կարդում ենք. «Ուղարկում եմ Ռայնիսի «Փչիր, քամի»-ն։ Ներիր, որ մի քիչ ուշացրի։ Խանգարեցին ոչ այնքան քրննությունները, որջան այն, որ ստիպված եղա Համարյա Թե երկրորդ անգամ Թարգմանել։ Արդեն վերջացնելու վրա էի, երբ հնարավորություն ունեցա մի լատիշի հետ ռուսերենը համեմատել բնագրին։ Պարզվեց, որ ռուսերեն երկու ԹարգմանուԹյունն էլ (մանավանդ այն նորը, որ ես հիմը էի ընդունել) մի բանի նման չեն, ավելի ճիշտ՝ շա՜տ վատ բանի նման են— ամեն քայլափոխում աղձատումներ, անհարկի հեռացումներ բնագրից, ավելացումներ ու պակասեցումներ։ Խիղճս Թույլ չտվեց Թարգմանությունը այդ վիճակում ուղարկել Պետհրատ։ Հարկ եղավ ամբողջ պիեսը համեմատել բնագրի հետ ու «շրտկել» արդեն պատրաստի ԹարգմանուԹյունը։ «Շտկելը» չակերտների մեջ եմ առնում, որովհետև ըստ էության դա շտկում չէր, այլ կրկնակի Թարգմանություն։

Այս մասին գրում եմ ոչ միայն այն պատճառով, որ արդարացնեմ Թարգմանության ուշացումը, այլև զգուշացնեմ քեզ և քո միջոցով գրքի խմբագրին, որպեսզի այս կարևոր հանգամանքը հաշվի առնվի—եթե անհրաժեշտ է Թարգմանությունը համեմատել, ապա խնդրում եմ դա անել ոչ թե ռուսերենի հետ, այլ այն օրինակի, որ ես ունեմ և, հարկ եղած դեպքում, կարող եմ ուղարկել ձեզ»։

Պատասխանատվության նույն զգացումով էլ Պարույր Սևակը հիվանդանոցում թարգմանել է Միցկևիչի «Կոնրադ Վալլենրոդ» պոեմը։ Նելլիից խնդրել է ուղարկել լեհ բանաստեղծի ռուսերեն տարբեր հրատարակությունները, ինչպես նաև նրա մասին եղած գրականություն։ Գարեգին Հովսեփյանին հիվանդանոցից ուղարկած նամակում (1954 թ. հոկտեմբերի 10) գրում է. «Ինչ վերաբերում է «Կոնրադ Վալլենրոդ» պոեմին, ապա 1800-ից մոտ 800 տող դեռ մնում է։ Բայց ցավն այն է, որ առայժմ ինձ Թույլ չեն տալիս շատ աշխատել։ Ես հազիվ կարողացա Թույլտըվություն ստանալ, որ գոնե Թարգմանածս արտագրեմ։ Բայց

<sup>1</sup> Գ. Հովսեփյանը բանաստեղծից ոտացած համակները հանձնել է ինձ։

4 ույս ունեմ, որ շուտով կա՛մ ինձ դուրս կարեն, կա՛մ արդեն Թույլ կտան գբաղվելու և ես կվերջացնեմ դա»։

Ծանր են եղել մոսկովյան տարիները բանաստեղծի Համար, թայց կարիջը երբեջ չի կարողացել նրան նետել «Հացի Համար» պայքարի մեջ. նա չի հանձնվել ժամանակավոր Հաջողության ջամիներին, պահել է արժանապատվության զգացումը, ազնցվությունը, բնավորության ամբողջականությունը։

Մոսկովյան կյանքի այս առաջին տարիներին կրած Հոգեկան ու տնտեսական անհանգստություններով հանդերձ, դժվար է ասել, Թե ինչպիսի զարգացում կունենար Պարույր Սևակր, եԹե ամբողջ կյանքում ապրեր Երևանում։ Մոսկվան, Մ. Գորկու անվան գրական ինստիտուտում սովորեկու (1951—1956 ԹԹ.) և հույն ինստիտուտի գեղարվեստական Թարգմանության ամբիոնում դասախոսական աշխատանը կատարելու (1957—1959 ԹԹ.) տարիները կարևոր նշանակություն են ունենում Պարույր Սևակի ստեղծագործական հետագա ճանապարհի համար։ Մոսկվան իր պատկերասրագներով, գաժերգային դագլիճներով, Թանգարան**կե**րով, գրադարաններով դառնում **է Պ**արույր Սևակի Համար իսկական հայտնություն։ Բանաստեղծը սպունդի նման ներծծում է այն ամենը, ինչ անհրաժեշտ էր իրեն, լսում է ռուս դրականության, գրականության տեսության նշանավոր մասնագետների դասախոսությունները, շփվում է ռուս և մյուս հանրապետությունների, ինչպես նաև դեմոկրատական երկրների մտավորականության ներկայացուցիչների, նշանավոր գրողների արվեստագետների հետ, բարեկամանում նրանցից շատերին, կապվում է մոսկովյան գրական մամուլի օրգաններին։ Նրա բանաստեղծություններից մի բանիսը առաջին անգամ թարգմանվում են ռուսերեն և լույս են տեսնում 1952 թ. «Новый мир» ամսագրի 6-րդ համարում։

Բանաստեղծը, որ ճանապարհորդելու մեծ սեր ուներ, այդ տարիներին հնարավորություն է ստանում լինել ռուսական հին կուլաուրայի օջախներում, այն վայրերում, որոնք կապված են ռուս մեծ գրողների ու արվեստագետների անունների հետ, մոտիկից ծանոթանալ ռուսական արվեստի կոթողներին։ 1954 թ. հունիսի 10-ին Լենինգրադից Նելլիին գրում է. «Օս ամբողջ օրը բայլում եմ, այնպես որ ոտներս արդեն հոգնել են։ Իսկ քայլել ուզում եմ և գնալու տեղեր էլ կան։ Հիմա հինգերորդ անգամ գնալու եմ Էրմիտաժ։ Դրանով, իհարկե, չեմ պրծեի նրանից.

Հարկ կլինի մի քանի օր ևս լիճել այնտեղ։ Վատ է, որ երկուերեք ժամից հետո հոգնում եմ, առավել ևս, որ երկու-երեք ժամ չծխելը ինձ համար դժոխային տանջանք է։ Եղել եմ Ռուսական Թանգարանում։ Մեկ անգամ ևս պիտի լինեմ այնտեղ։ Եղել եմ Պուշկինի տանը։ Հասկանալի է, որ նայել եմ ողջ քաղաքը, նրա ճարտարապետական բոլոր անսամբլները։ Բայց շատ բան է դեռ մնացել. անհրաժեշտ է գնալ Պետերգոֆ, Ցարսկոյե սելո և այլն»։

Մոսկովյան ուսումնառության տարիներին բանաստեղծը լիովին տիրապետում է ռուսերենին և ելույթներով ու զեկուցում-ներով հանդես է գալիս ինստիտուտում կազմակերպվող գրական ջննարկումների, սեմինարների ժամանակ, Հատկապես հիշարժան են նրա երկու զեկուցումները՝ «Հիպերբոլան Մայակովսկու «Վարտիքավոր ամպը» պոեմում» (1954 թ.), «Գորկին և ժողովրդական բանահյուսությունը»։ Վերջին զեկուցումը առանձնասլես մեծ արձագանք է գտել ինստիտուտում և զարմանք պատճառել հարցադրումների գիտականությամբ։ Ինստիտուտի դասախոսների, սեմինարավարների և ուսանողության շըթջանում Պարույր Սևակը բացառիկ հեղինակություն է վայելել, և պոեզիայի սեմինարների, դիպլոմային պաշտպանությունների, հանդիպումների ժամանակ նրա ունեցած ելույթները իրենց սրությամբ, հարցադրումների համարձակությամբ մեծ հետա-քըրջրություն են առաջացրել ունկնդիրների մեջ։

Մոսկովյան տարիները դարձան Պարույր Սևակի **Համ**ար **նաև** գեղարվեստական փորձի կուտակման, պոեզիայի էության ու խնդիրների շուրջը խոր մտորումների ժամանակաշրջան։ U. Գորկու անվան գրական ինստիտուտում տեղի ունեցած ստեղծագործական քննարկումները, պոեզիայի ամենաբազմազան հարցերին նվիրված սեմինարները, որոնք վարում էին ռուս անվանի բանաստեղծները, գրականագրետներն ու տեսաբանները, և որոնց մեծ ակտիվությամբ մասնակցել է բանաստեղծը, քիչ բան չեն հուշել նրան։ Բայց «…Ցոթ ինստիտուտ ու համալսարան չեն կարող տալ այն, ինչ տալիս է ուսուցիչներից մեծագույնը...» կյանքը։ «Հիմա հս գիտեմ,— գրում է բանաստեղծը մոսկովյան տարիների մասին ինքնակենսագրության մեջ,*--- որ* մեծ ու անծանոթ քաղաքի փողոցներում, սառնամանիքի ու թայի անեց շրջելիս, ոչ Թե ես էի փնտրում իմ կորուստր, փախստական **է**ություն**ն** էր փնտրում՝ ինձ։ Եվ մենը, վերց ի



անաստեղծի առանձնատունը՝ Հայրենի գյուղում։

վերջո, Տանդիպեցինք չորս մետրանոց մի սենյակում<sup>1</sup>, որտեղ սեղան դնելու տեղ էլ չկար։ Հանդիպեցինք և որոշեցինք վերջ տալ մեր խռովությանը՝ մեկ վճռական պայմանով. գրել այնպես, կարծես աշխարհում ոչ Գուտենբերգ է եղել, ոչ էլ ընթերցող կա. դա նշանակում էր նախ.

մի ավելորդ անգամ էլ հաստատել Բերնարդ Շոուի այն ճբշմարիտ խոսքը, Թե «Բանաստեղծները բարձրաձայն խոսում են իրենք իրենց հետ, իսկ աշխարհը ականջ է դնում»։

*Դա նշանակում է* նաև.

հետևել Ստենդալի իմաստնագույն խրատին. «պիտի սովորել չշողո**բ**որԹել ոչ ո**բ**ի, նույնիսկ ժողովրդին»։

50-ական Թվականների կեսերն էին, մեր երկրի հետագա առաջընթացի համար կարևորագույն նշանակություն ունեցող իրադարձություններով լի տարիներ։ Երկրի տնտեսական, քաղաքական և հոգևոր կյանքի տարբեր ոլորտներում արմատավորված խորթ երևույթների դեմ կուսակցության ծավալած սուր քննադատությունը, լենինյան նորմերը վերականգնելու ուղղությամբ ձեռնարկած միջոցառումները վերափոխող նշանակություն ունեցան նաև գրականության ու արվեստի հետագա զարգացման համար։

Այդ տարիների**ց էլ** սկսվեց բանաստեղծի վերադարձը... դեպի ինջը։

Վերադարձի, նորից իր հետ լինելու սկիզբը դրվել էր 1958
Թվականին «Ուշացած իմ սեր» պոեմով, որը «Դժվար խոսակցություն» խորագրով ռուսերեն Եվգենի Եվտուշենկոյի Թարգմանությամբ լույս տեսավ նախ «Новый мхр» ամսագրում
(1956 թ., » 6), ապա՝ «Ես ևս այդ մասին» վերնագրով «Բանաստեղծություններ» ռուսերեն ժողովածուում (1956 թ.), գրական և ոչ գրական միջավայրերում բորբոքելով շատ կրքոտ վեձեր և հեղինակի անունը հայտնի դարձնելով ռուս ընթերցողների
նայն շրջաններում։ Թերևս հայ գրողի ոչ մի գործ ռուս քննական մեջ և ռուս ընթերցողների շրջանում այնպիսի աշխույժ հետաքրքրություն չի առաջացրել և այնպիսի բուռն քըն-

հ Բանաստեղծը Մոսկվայում երկար ժամանակ վարձով ապրել է Կրասհոպրոլետարսկայա փողոցի ж 28 շենքի Նեղլիկ մի սենյակում։



Պ. Սևակը մոր՝ Անահիտ ազիի հետ։

նարկումների ու բանավեճերի, Հակադիր կարծիքների ու տեսակետների առիթ չի տվել, ինչպես Պ. Սևակի «Ուշացած իմ սեր» պոեմը։ Պոեմը, որ 1957 թ. «Ո՞վ է մեղավոր» վերնագրով լույս տեսավ հայերեն՝ «Սովետական գրականություն» ամսագրում, մեծ աղմուկ առաջացրեց նաև հայ գրական շրջաններում, դարձյալ արժանացավ տարբեր ու հակադիր կարծիքների։ Պոեմի շուրջը առաջացած աշխույժ բանավեճերը վկայում են, որ «Ուշացած իմ սեր»-ը այդ տարիների համար սովորական գործ չէր, այլ գրական մի երևույթ, որի շուրջը բախվում էին փաստորեն կյանքի զարգացման վերաբերյալ 50-ական թվականների կեսերին մեզանում գոյություն ունեցող հակադիր տեսակետ-ները։

Պոեմի առաջին գրավոր արձագանքները եղան նույն «Новый мир» ամսագրում։ Ամսագրի 1956 թ. № 10-ում տպագրվեցին պատմական գիտությունների թեկնածու Վ. Ռեբրինի (Նովոսիրիրսկ) նամակը և Վ. Գերասիմովայի ծավալուն պատասխանը այդ նամակին։ Վ. Ռեբրինը պոեմը Համարեց «ազատ սիրո» յուրօրինակ տեսության արտահայտություն, որտեղ իրրև Թե «աստվածացված է հասարակական նորմերով չսահմանափակվող սեռային անմադթամարելի մակումը, խեղաթյուրված են մեր իրականությունն ու մարդիկ», «գեղարվեստական ընդհանրացումը ստվեր է գցում Հասարակական ազդեցության ջոցառումների վրա» և այլն։ «Հեղինակի փիլիսոփայության կողքով մանավանդ չի կարելի անցնել, — գրում էր Վ. Ռեբրինը,— որովհետև դա շարադրվում է ոչ Թե տխուր տրակտատում, այլ տաղանդավոր, կենդանի ու հասանելի ձևով գրված բանաստեղծական ստեղծագործության մեջ»!։ Սա էր միակ դրական գնահատականը (բանաստեղծի համար ոչ անկարևոր) այդ ծավալուն նամակում։

Պոեմի պաշտպանությամբ Հանդես եկած Վ. Գերասիմովան, որի կարծիքին խմբագրությունը ամբողջովին միացավ, Վ. Ռեբրինի դիրքավորումը վտանգավոր Համարեց ոչ միայն գրական, այլև Հասարակական զարգացման տեսակետից, Վ. Գերասիմովան «Ուշացած իմ սեր» պոեմը Համարելով ճիշտ ժամանակին ծնված գործ, բարձր է գնահատում բանաստեղծի Համարձակու-

¹ «Новый мир», 1956, № 10,

<sup>7</sup> Ա. Արիստակեսյան

թյունը կլանջի առաջադրած սուր խնդիրներին սեփական ժոտեցում հանդես բերելու համար, «Պարույր Սևակի պոեմը, գրում էր նա,— կաշառում է նրանով, որ այնտեղ, ի տարբերություն կազյոննի ոտանավորների, զգում ես կենդանի, մարդկային անկեղծ զգացմունջը, թարմ միտջը, հոգսը, որ յուրաջանչյուր մարդու վերաբերվեն ոչ շաբլոնով, ոչ համընդհանուր դիմազրկությամբ ու ստանդարտ չափսերով... Պոեմը վեճ է հարուցում, միտջ է արթնացնում, Նա ուղղված է մարդու, նրա ճակատագրի նկատմամբ անդեմ-շտամպային վերաբերմունջի դեմ»<sup>1</sup>։

Բանավենը դրանով չավարտվեց։ Պոեմի պաշտպանու-Թյամբ հանդես եկան Ա. Կիրեևան («Комсомольская правда», 1956, 3 նոյեմբերի), Մ. Իվանովը (Литературная газета», 1956, 27 նոյեմբերի); Вու. Սուրովցևը («Молодая гвардия», 1957, № 1)։ Պոեմը քննադատեցին Ն. Շամոտան («О художественности» գրքում, 1958, «Советский писатель»). U. Unղոմոնյանը և ուրիշներ։ Պոեմի քննադատները, բստ էու-Թյան, չէին ընդունում այն ընդհանրացումները, որոնց հասնում էր բանաստեղծը սիրո ու ընտանիքի խնդիրը արծարծելիս։

Ն. Շամոտային պոհմում զայրացնողը այն «ամբարտավան, պարծենկոտ տոնն է», որով պոհմի հերոսը խոսում է կոլեկ-տիվի մասին։ «Ձենք քննարկի պոհմի բարոյա-գեղագիտական այն մասը, որ վերաբերում է ամուսնացած կնոջ հանդեպ հերոսի տածած սիրուն։ Կարծում ենք, որ հերոսին ոչ մի կերպ չի կարելի դասել «ВСЯЧЕСКИХ ОХОТНИКОВ ДО НАШИХ ЖЕН»-երի թեկն, որ հերոսի զգացմունքները վեհ են ու մաքուր,— գրում է Ն. Շամոտան։— Իսկ ահա նրա վերաբերմունքը կոլեկտիվին, անհատի ճակատագրում կոլեկտիվի մասնակցության իրավուն-քի նրա ըմբռնումը չի կարելի ընդունել»²։

«...Դեռ կարելի էր հասկանալ հերոսին,— ավելացնում է նա,— եթե խոսքը գնար ինչ-որ կոնկբետ կոլեկտիվի մասին, որ ինչ-որ ժամանակ, գուցե և, ընկել է անազնիվ մարդկանց ազդեցության տակ։ Այդպիսի դեպքեր ճանդիպում են կյանքում։ Բայց հեղինակը իր խնդիրը,— անհատն ու կոլեկտիվը,— վըճռում է վերացականորեն, այսպես ասած, սկզթունջորեն և այդ

<sup>1 «</sup>Новый мир», 1956, № 10.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Н. Шамота, «О художественности». Москва, 1958, стр. 227:

պատճառով էլ սկզբունքորեն սխալ է»<sup>1</sup>։ Ն. Շաժոտան, ժեր կյանքին բնորոշ ու տիպական չհաժարհլով հրեսպաշտ կոլհկտիվի գոյությունը, որին հակադրվում է քնարական հերոսը, ըստ էության, հաժաձայն չէր այն ընդհահրացումներին, որոնց հասնում էր բանաստեղծը։

Պոեմի պաշտպանները բանաստեղծի արծարծած խնդիրը համարեցին հասարակական իմաստով կարևոր, խիստ հրատապու արդիական, այնտեղ տեսնելով ու գնահատելով դոգմատիկ մտածողության, երեսպաշտության, քաղջենիական կեղծավորության սուր քննադատությունը։ «Սիրո «մասնավոր» պատմությունը,— Գրում է Յու Սուրովցևը,— Պ. Սևակի պոեմում հըստակորեն իմաստավորվում է իբրև անհամեմատ ավելի լայն ու կարևոր էթիկական խնդրի մի մասը»², Իսկ այդ լայն ու կարևոր խնդիրը գրականագետը համարում էր «մեր այսօրվա կյանքում ճշմարտության ու ստի անհաշտ պայքարի, ճշմարտության ու ստի անհաշտ պայքարի, ճշմարտության հաղթանակի դժվարության մատեն» ամբողջ ձայնով խոսելը։

Ա. Կիրեևան գրում է. «Ինչպիսի՝ անրարոյականություն,—
կարող է բացականչել կեղծ բարեպաշտը, կարդալով պոեմը։—
Մի՞թե կարելի է օրինակ ներկայացնել էգոիստին, որ հաշվի
չառնելով բարոյականությունը, ուզում է կնոջը խլել ամուսնուց,
մորը՝ որդուց։ Բայց ուշադիր կարդալով պոեմը, դուք պարզ
կտեսնեք, որ նրա հերասը ազնիվ և ուղղամիտ մարդն է, որ հերոսություն է ունեցել պատմել ամենաթանկի, ամենացավալիի
մասին, պատմել չքաշվելով, դառնորեն և ատելությամբ... Բաբորեն ու խոր կերպով, դա սկզբունքային և դժվար խոսակցություն է ազնվության, ճշմարտության մասին, դա ուղղակի
մարտահրավեր է քաղջենիությանը»3։

Գաղտնիք բացած չենք լինի, ենե, ասենք, որ «Ուշացած իմ սեր» պոեմի հիմքում ինչ-որ չափով ընկած է ինքնակենսագրական փաստ։ Բայց տեղն ու տեղն էլ ավելացնենք, որ դրանով պոեմի հասարակական հնչեղունյունը բնավ չի նսեմանում, որովհետև հեռանալով փաստից, բանաստեղծը գլխավոր նշա-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Н. Шамота, «О художественности», Москва, 1958, стр. 227:

<sup>2 «</sup>Молодая гвардия», 1957, № 1:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> »Комсомольская правда», 1956, 3 ноября:

նակետ է դարձրել ոչ այնքան անսեր ամուսնությա<mark>ն և ոչ էլ</mark> «ուշացած սիրո» տվայտանքները, որքան զգացմունքի ազատության և դրա հետ կապված այլ հարցեր։

Բարդ չէ «Ուշացած իմ սեր» պոեմի բովանդակությունը. աղջիկը առանց սիրելու (կարևոր չէ տվյալ դեպքում, թե ում մեղքով և ինչ ձևով) ամուսնացել է, Տույս ունենալով. թե սերը գուցե Տետո գա.

> Սակայն սերը փառք չէ, Ոչ էլ Հաջողություն, Որ հետո դա Երկավ Հյուր չէ, Որ մերթ ընդ մերթ այցելի ձեր տունը, Մերթ պատճառի հաճույք Ու մերթ՝ տճաճություն, Խանդարելով անուշ ձեր հաճաշյա քանը։

Ծրեխա ունենալուց հետո էլ պոեմի հերոսուհին չի սիրել ամուսնուն։ Եվ ահա հանդիպել է պոեմի անանուն հերոսին։ Նրանք սիրել են իրար, սիրել են առանց հաշվենկատության ու շահի, սիրել են և անրաժանելիորեն կապվել իրար, երազել իրենց ապագա ընտանիքի մասին, ընտանիք, որ հիմնված էր լինելու սիրո և ոչ թե ոեր խաղալու վրա։ Սակայն բացվել է այդ սերը, բերնե-բերան անցել և դարձել ժողովի օրակարգի է ուրթներում դատապարտել են հեղոսին, բայց քննարկումից հետո «կեսլուրջ ու կեսկատակ» խորհուրդ են տվել «կարելի՛ է անել...», միայն թե թարուն։ Եվ հերոսն էլ, իր կարգին, խոսք է տվել՝

Այսուհետև էլ ցեղ... ցե՛ղ... լաիրե՛լ, Իշխել հոգուս վրա, Սրաիս տիրել...

Գուցե դետակցարար ես սահցի՞, Գլուխս աղատեցի՞։ Չէ՛, պարզապես Կարժես ընդունված **է ժողովե**ծրում Ուրի՛շ անսակ խոսել։ Ինչպես ընդունված է ժողովենրում՝ Նույնն արեցի ես էլ...

(111, 133)

«Ուշացած իմ սեր» պոեմը ինչ-որ չափով արձագանջում է Վլադիմիր Մայակովսկու «Այդ մասին» պոեմին. այդ է Հուշում նաև Պ. Սևակի պոեմի խորագրերից մեկը, որ եղել է «Ես ևս այդ մասին»։ Մայակովսկին իր պոեմում պահանջում է նոր սկզբունջներով վերակառուցել կենցաղը, անձնական-մտերմական հարաբերությունները. նա անհաշվենկատ, մաջուր սեր է փնտրում, բայց չի գտնում։ Մայակովսկու հերոսը ստեղծված վիճակից դուրս գալու ելք է որոնում. սիրածը քաղքենին է դուրս եկել՝ անարժան սիրո, իսկ հերոսը բավարար ուժ չի գտնում հեռանալու նրանից և ստիպված է ապրել քաղջենիների միջավայրում։ Մայակովսկու պոեմը ավարտվում է կրքոտ կոլով։ Բանաստեղծը խնդրում է իրեն հարություն տալ XXX դարում, որպեսզի ճաշակի սիրո երջանկությունը։

Պարույր Սևակի պոհմը ավարտվում է նրանով, որ քնարական հերոսուհին ուժ է գտնում իր մեջ, հասարակական կարծիքին հակառակ, «քանդելու» արդեն «կործանվող ընտանիքը» և գնալու իր սիրո մոտ՝ մշտական բնակության։

Սիրո այս պատմության առիթով Պ. Սևակը խորհրդածում է սիրո, ընտանիքի, բարոյականության խնդիրների շուրջը, կյանքի թելադրանքով անձնապես առաջադրելով ոչ միայն հարցեր, որոնք կյանքը պիտի լուծեր, այլև որոնում է պատասխաններ։

Սա անհարց պատասխանների, պատրաստի թեզերը չափի ու հանգի տակ դնող, նկարագրական պոեզիայի ավանդների ու հանգի տակ դնող, նկարագրական պոեզիայի ավանդների խախտում էր, «Ուշացած իմ սեր» պոեմը ծնվեց այն տարիներին, երբ դեռև» շարունակվում էր անվստահությունը բանաստեղծի անհատականության— «Ես»-ի հանդեպ, կասկածվում էր բանաստեղծի ներաշխարհի սոցիալական-հասարակական նշանակությունը, որի հետևանքով պոեզիայից դուրս էր մղվում մարդկային ապրումների բազմազանությունը, «Ոչ մի երաշխիք չկա, որ դրանց մեջ չեն լինի հակահասարակական, անկումային, նեղ, անձնական տրամադրություններ, ապրումներ ու զգացմունքներ»,— գրում էր գրականագետ-քննադատը և եզրակացնում. «Պոետը իրականության մեկնաբանումը տալիս է ելակետ դարձնելով ոչ թե իր անհատական եսը, իր կարծիքը, իր ապրումներն ու զգացումները, այլ ուրիշի եսը, ուրիշի կարծիքը, տպավորություններն ու խոհերը» 1։

<sup>1 «</sup>Գրակա» *Բերթ*», 1954, 8 մայիսի։

Հիշինը նաև այն վերաբերմունքը, որ իրավական և այլ օրդաններում կար մարդկային զույդերի անհատական-անձնական սիրո հանդեպ։ «Պրոֆեսիոնալ դատավորները ծաղրով էին ընդունում ամուսիների հայտարարությունն այն մասին,— գրում է սիրո ու ընտանիքի հարցերով ղբաղվող սովետական դիտնական Վ. Ձեկալինը,— թե իրենք դադարել են միմյանց սիրելուց։ Իրավաբանական լեզվով այդ փաստարկը հնչում էր իբրև հիմարություն։ Հաճախ կուսակցական կազմակերպությունները ըննարկելիս «սիրել», «սիրասթափվել» հասկացողությունները անհարդելի պատճառեներ էին համարվում»<sup>1</sup>,

Պ. Սևակի «Ուշացած իմ սեր» պոեմը ուղղված էր նախ և առաջ մարդու անհատականությունը, անձնական զգացմունջները, հատկապես ամենամեծագույն զգացմունջը՝ սերը, արհաժատահանությունը կրողների դեմ։ Դրա հետ միաժամանակ բանաստեղծը ատելությամբ է խոսում այն ջաղջենիների մասին, որ սուտ սեր ու լավ ընտանիջ են խաղում. նա մեծազույն այլասերություն է համարում անսեր ամուսնությունը։ Պոեմի թեմայի հրատապությունը ոչ «արևելյան սովորությամբ աղջիկ նշանելն ու մարդու տալն է», ոչ էլ կնոջ ճակատագիրը հայտնի եռանկյունու (ամուսին, սեր, երեխա) մեջ։ Պ. Սևակի պոեմի համար գրանք կարելի է ասել միայն ֆոն են և ուրիշ ոչինչ։ Եվ եթե պոեմը սահմանափակվեր այդջանով, ապա իսկապես որևէ թարմություն չէր ունենա և հազիվ թե այդպիսի արձագանց գտներ ընթերցողների ու գրական շրջաններում։

Պոեմի ներքին գլխավոր Թեմաներից մեկը, որ Տնչում Է տարբեր ձայնանիշներով, կենդանի մարդու պաշտպանությունն է այն ամենից, ինչը կաշկանդում է նրա անհատականության, ինջնության ու հոգևոր ապատության դրսևորմանը.

Եվ մի՞նի բեզ դատող,
Դատափետող մարզիկ չեն իմանում,
Որ դու... հեղո՞ւկ չես դու,
Որ թո ձևը փոխես այն ամանում,
Որտեղ որ բեզ կաժեն...
Մի՞նե մինչև հիմա ոմահը չեն հասկացել,
Գու կնեդանի՝ մարդ ես

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В. Чекалии. «Любовь и семья», М., 1966, стр. 115--116.

Ամենամա րդ մարդը, Սիրո՛ղ մարդը, Քնզ չի կարող ձև տալ ամեն կուժ ու կուլա, Եվ որ չորստառանի «մարդ» կոչվածը կյանքում Շատ ավելի բարդ է, Քան Բե հազարատառ, Բեկուզ սրբագործված մի ֆորմուլա։ (111, 135—136)

Քնարական հերոսը ոչ Թե հակադրվում է շրջապատին, հասարակությանը կամ իրեն անպատասխանատու համարում կոլեկտիվի առաջ, այլ չի կարողանում հաշտվել անհատականության համահարթման հետ և ուզում է, որ հասարակությունը նույնպես առանձին անհատի ճակատագրի հանդեպ պատասխանատու զգա իրեն։

«Ուշացած իմ սեր» պոեմում Պ. Սևակը ապատագրվում է (և ընդմիշտ) կյանքի արտաքին նշանները ստեղծագործության նյութ դարձնելու «մոլորանքից», որ այնքան հատկանշական էր այդ տարիներին ստեղծված չափածո պոեմ-ակնարկներին, այդ թվում և իր «Անհաշտ մտերմություն» պոեմին։ «Ուշացած իմ սեր» պոեմում, կարելի է ասել, վերացել է արդեն հեղինակի ու քնարական հերոսի այն խզումը, որ կար «Անհաշտ մտերմու-թյուն» պոեմում և «Սիրո ճանապարհ» գրքի մի շարք բանաստեղծն ու իր «փախստական էությունը» նորից գտել էին իրար և գտել էին՝ այլևս «չխռովելու պայմանով»։

«Ուշացած իմ սեր» պոեմից հետո ավելի արգասավոր է դառնում Պարույր Մևակի գրիչը։ Այն, ինչ բանաստեղծի մեջ իբրև խոհ ու մտորում կուտակվել էր, աստիճանաբար ելք է դանում և ելք է դանում ծախ և առաջ հրապարակախոսական կրջոտ բանաստեղծություններով, ութնյակներով ու քառյակներով («Ինքն իրեն հետ»— 1954, «Մարդ էլ կա, մարդ էլ»—1955, «Որդուս»— 1955, բանաստեղծությունները, ժողովրդական ասացախծքների, առածների հիման վրա ստեղծված բազմաթիվ ութենյակներ—1956 թ.)։ Բանաստեղծի խոսքը այս գործերում շատ ճակատային է, պոռթկացող, երբեմն ուղղակի երգիծական և ասվել է կյանքին անմիջականորեն միջամաելու բուռն ցանկու-

«Ինքն իրեն հետ» լափածո ֆելիետոնի մեջ Մարտիրոս քե-

ռու ներքին մենախոսության միջոցով գծագրվում է գյուղական դեմագոգի, անաշխատ եկամուտով ապրող և հողի իսկական աշխատավորին նվիրական գաղափարների անունից ահաբեկողի կերպարը, որը հայտնի էր ոչ միայն բանաստեղծին, այլև գյուղի կյանքին ծանոթ յուրաքանչյուր մարդու

Եβե «Ինքն իրեն հետ» չափածո ֆելիետոնում մերկացվում Է գյուղի շալակն ելած «մարդ-երևուլβը», ապա «Մարդ էլ կա, մարդ էլ» բանաստեղծությունը ընդգրկման ու ընդհանրացման ավելի մեծ շառավիղ ունի։

Այս բանաստեղծության ուժը երկու հակադիր երևուլթի (աշխարհի հոգսն ու բեռը շալակել և աշխարհի շալակը ելնել) ու նրանց կրողների դիպուկ բնութագրումներն են.

> Դու, որ սխալվել, սակայն չես ստել, Կորցրել ես հաճախ, բայց նորից գահլ, Ընկել ես, սակայն երբեջ չես ծնկել, Այլ մագլցել ես կատարից-կատար, Ելել ես անվերջ, բարձրացել ես վեր՝ Քո ահեղ դարից առնելով Թևեր...

Ելել ես իբրև նրա մունետիկ, Որ նրա հեռուն զգաս քեզ մոտիկ, Որ ճշմարտության ափերը տեսնես, Ծպտըված ստի խարելը տեսնես, Որ լվախենաս, որ չվարանես՝ Անարդարության դեմքը խա)րանես...

Դարի իսկական զավակի այս բնութագրումներին հետևում են կրքոտ մերկացում-բնորոշումները այն մարդկանց, ովքեր խոսքով «ամենից շատ, ամենից վեր պատմության մեջ» իրենց արըն են սիրում, իսկ իրականում՝ «սուտ է, դարի ավարն» են սիրում։

Սուր է ու անխնա բանաստեղծի գրիչը կյանքի մաջուր ակունքը պղտորողների, պատեհապաշտների, «ռոբոտային» տիպերի, բարձրագոչ խոսքերով զրահավորված հնի ու Թարմատարի հանդեպ։ Ճիշտ է, դրանից հաճախ տուժում է պոեզիան, մեղանչումներ են լինում գեղագիտականի (ոչ երբեք բարոյականի) նկատմամը, սակայն շահում ենք մենք, հասարակու-

Հրապարակախոսական-դատապարտող շնչով աչքի են ընկնում հատկապես Սևակի «Ուβնյակները» (1956)։ Բանաստեղծը
չի խնայում աշնան խազմըը մայիսյան վարդի հետ շփոթողներին, ուրիշի աչքի շյուղը տեսնող, սեփական գերանը մոռացողներին, քամու ուղղությամբ զգայուն առագաստ ունեցողներին,
խոսքի ու բառի առևտուր անողներին և սրանց զանազան տառատեսակներին։ «Ութնյակները», որ հիմնված են ժողովրդական
ասացվածքների, առածների վրա, միանշանակ չեն։ Նրանցում
կյանքի բազմաթիվ երևույթներ են ծածկագրված։ Բայց իրենց
ողջ բազմանշանակությամբ հանդերձ, անպայմանորեն հիմնված
են որոշակի բարոյական չափանիշների վրա, այլ խոսքով, նպատակ ունեն. դատապարտում են չարությունը, հիմարությունը
և ուղղակի կամ ավելի հաճախ անուղղակի հաստատում ազնրվության, շիտակության Հաղթանակը։

Համընդհանուր նշանակություն ունեցոզ ծանոթ երևույթները «Ութնյակներ»-ում դրսևորվում են հանրամատչելի ու հասկա"նալի, կենդանի-առօրյա խոսքի ու լեղվամտածողության միջոցներով։ Սա գեղագիտական որոշակի սկզբունք էր, որ բանաստեղծը գործադրում էր այդ տարիներին և որ կյանքի պահանջով էր թելադրված։ Կյանքի թերությունների քննադատությունը նպատակ ուներ վերացնելու, արմատախիլ անելու այդ 
երևույթները, ուստի և պետք էր անմիջականորեն, ուղղակիորեն 
միջամտել կյանքին, մասնակցել այն պայքարին, որ մղվում 
էր կյանքը մալախոտերից մաքրելու համար։ Իսկ ժամանակը 
չէր սպասում։ Ահա թե ինչու «Ութնյակներ»-ում բանաստեղծի 
համար գեղագիտական սկզրունք է ծառայել՝ «հանրածանոթի,

I «Սովհտական դրականություն», 1963, » 6։

Տահրամատչելիի մասին Տանրամատչելի ձևով»։ Իսկ լայն խավերին ի՞նչը կարող էր ավելի հանրամատչելի ու հարազատ լինել, քան առածն ու ասացվածքը։ Եվ Պարույր Սևակը շրջապատի երևույթներին ու մարդկանց բնութագրելու համար գիմում է հենց ժողովրդական առածներին ու ասացվածջներին.

> Իսկ այս տիպը, հապա տեսեք, Ձվի մեջ էլ մազ է փԽտրում, Ոչ թե աչքիդ... ակնոցի՞դ մեջ Վտանգավոր խաղ է փՆտրում։ Թե սկսես. «Հնում լավ էր...», Հո չի հարցնի, թե ինչն էր լավ.— Նույնիսկ կիսատ քո խոսքի մեջ Իր դարն ապրած ֆաղ է փնտրամ։

Երբեմն ութնյակը կառուցվում է ոչ թե մեկ ասացվածջի վրա, այլ մի ջանի, ըստ որում, բանաստեղծը յուրովի ձևափոխում-դեֆորմացիայի է ենթարկում ժողովրդական խոսջը՝ մոտեցնելով իր ասելիջին.

Բեղերը քեզ քիչ են Թվում՝
Ուզում ես և լիեի մորուք,
Հա՛մ չահել մեալ ես ուզում,
Հա՛մ դառնալ իմաստուն ծերուկ։
Դու շատի ետեից ընկած՝
Քիչն էլ ես բաց Թողնում ձեռքից...
Ախ, հիմա՛ր, այդ ո՞վ է բռեել
Մի ձեռքով երկու ձմերուկ։
(1, 264)

-մա մակակարական թվականների կեսերից Տետո հասարակական տե դաշաշահ դլազանոր ֆոր միլ անձրագրում որ որ որ աշար

այնթան խայտաբղետ էր ու բազմագան, որ մեծ կենսափորձ էր պահանջվում դլիավորը երկրորդականից, էականը՝ պատահականից, ժամանակավորը՝ հիմնականից գանազանելու համար։ Ոմանց հենց այդ փորձը չհերիքեց (ուրիշներին՝ անցյալի փորձր չօգնեց), և պոեզիայում սկսեց իրեն զգացնել տալ նորօրյա «սուր» խնդիրների շահատակումը։ Պ. Սևակը այն բանաստեղծներից էր, որոնք չէին գնացել ո՛չ ընթերցողի, ո՛չ էլ մոդայի ետևից, և այս անդամ էլ Հեռու մնացին այդ դայթակղությունից։ «Մենք շատ ենք աշխատում ընթերցողին դուր գալ,— կարդում ենք 1958 թ. կատարած ծոցատետրային նշումներից մեկը, այստեղից էլ՝ մեր հնացածությունը, թարմության պակասը, ջրիկությունն ու էժան գեղեցկայնությունը... Առանձնապես ես ոչ միայն չեմ ձգտում դուր գալ նրան, հարմարվել նրա ճաշակին, այլ Հաստատ գիտեմ, որ գրում եմ ոչ Թե նրա, այլ նրա որդու Համար։ Իսկական տաղանդը լրիվ գնահատվում է միայն հաջորդ սերնդից, քանի որ ինքը մի սերնդով բարձր է — տեսնում է իր սերնդից շատ ավելի»։ Այն, ինչ շատերը նոր-նոր նկատում էին, նա վաղուց հասկացել էր, դտել էր իր որոնումների ըն-Թարքում, և Թվում էր, Թե պիտի գնար դրա հետքերով։ Սակայն էությունը՝ մոդայից, մնայունը՝ անցողիկից տարբերելու բնական բացառիկ ունակությամբ կարողացավ ճիշտ գնահատել իր տաղանդր նաև այդ ժամանակ.

> Ուրիչ հա պատմում ամեն օր— Իրենն է անում տարիքըդ. Առնելիքդ ուրիշ է Բվում, Ուրիշ՝ Է Բվում տալիքըդ։ Խստադեմ գալիքն է Նայում, Քեղանից ի՞նչ պիտի մնա, Երբ անցնի օրվա հետ մեկահղ Օրերի փրփուր ալիքը։

(1, 262)

Սա Նույն ութնյակներից Է՝ գրված 1956 թվականի մարտ ամսին։ Այստեղից է ծայր առնում Պարույր Սևակի այն թռիչջը, որ կատարվելու է ընդամենը մեն տարի հետո՝ «Մարդը ափի մեջ» շարջում,

1956 թվականին Պ. Սևակը գերազանցության դիպլոմով ավարտում է Մ. Գորկու անվան գրական ինստիտուտը։ Ի դեպ, բանաստ<mark>եղծի դիպլոմային աշխատանքը այհ ժողովածու</mark>ն է եղել, որ նույն 1956 թվականին լույս ընծայեց Հայպետհրատը ռուսերեն, և բովանդակում էր «Անմահները հրամայում են» ու «Սիրո հանապարհ» գրջերի րանաստեղծությունների մի մասը և «Ես ևս այդ մասին» («Ուշացած իմ սեր») պոեմը։

1957 թ. լույս տեսավ «Նորից քեզ հետ» ժողովածուն, որ բացվում էր մի նախերգանքով, ուր բանաստեղծը ազդարարում էր.

> Զուր վատնումն է արդեն հանցանք, Աղմըկելը՝ ծիծաղելի։ (1, 151)

Այս ժողովածուն նախապես ամփոփում էր գլխավորապես Մոսկվայում գրված «Ծխանի ծուխը», «Նույն ճամփով» շար- թերը, «Ութնյակները» և «Ուշացած իմ սեր» պոեմը։ Տպագրու- Թյան ընթացքում, սակայն, հրատարակչությունը հարկ համա- րեց հանել «Ուշացած իմ սեր» պոեմը։ Գիրքը լրացնելու համար բանաստեղծը պոեմի փոխարեն առաջարկեց նոր ավարտած «Մարդը ափի մեջ» շարքից մի քանի բանաստեղծություններ, որոնք և տպագրվեցին ժողովածուի վերջին բաժնում։

Ժողովածուն լայն արձագանք չունեցավ և ընկալվեց իրրև բանաստեղծությունների շարքային գիրք։ Քննադատության տված գնահատականները տարբեր էին, երբեմն շատ հակասական, և ըստ էության չհասկացվեց այն շրջադարձը, որ կատարել էր Պ. Սևակը՝ դուրս գալով ընդունվածի սահմաններից։ Ավելին, ժողովածուն դիտվեց իբրև մի «փակուղի», ուր «ընկել է բանաստեղծը» և «որի մեջ ստիպված է ապավինելու մշուշապատ, անորոշ, առեղծվածային մտորումների», իբրև նախորդ գրքերի («Անմահները հրամայում են», «Սիրո ճանապարհ») Համեմատությամբ «ՆաՀանջ բանաստեղծական կուլտուրայի տեսակետից»<sup>1</sup>։ Փաստորեն չնկատվեց ոչ միայն զգացմունքների հարստությամբ շնչող «Նույն ճամփով» սիրային շարքը, ուր անձնական նվագները դաշնակվել էին խոր ապրումներից ու մեծ կրքերից, այլև «Մարդը ափի մեջ» շարքը, որտեղ Հասաթակական մեծ շահագրգռություններն ու խնդիրները անձնականանՀատական ապրումների տեսք էին ստացել։ Եվ պատաՀական

<sup>1 «</sup>Գրական Բերբ», 1958, **ж 26**։

չէ ժողովածուի «Սորից քեզ հետ» խորագիրը, որ, անշուշտ, ինչոր չափով վերաբերում է «Սույն ճամփով» շարքի քնարական հերոսուհուն, բայց դա առավելապես վերաբերում է բանաստեղծին, որ նորից գտել էր իր էությունը, իր ձայնը, գտել էր ինքն իրեն։

## ሆԱቦባር ԱՓኮ ሆԵՋ

1957 թվականը դառնում է Պարույր Սևակի համար ստեղծագործական մեծ լարման ու թռիչքի տարի։ Նախ՝ մայիսհունիս ամիսներին գրում է «Մարդը ափի մեջ» շարքը (մոտ 6000 տող), բացառությամբ մեկ-երկու բանաստեղծության, որ գրել է հետագայում։

«Մարդը ափի մեջ» շարքի մտահղացումը, բանաստեղծի խոսքով ասած, միգամածությունը, առաջացել էր վաղուց։ Դեռևս 1954 թվականի ամռանը ծննդավայրում, ավելի ճիշտ՝ սիրած Նավչալու յայլաղում, Պ. Սևակը ծրագրում է բանաստեղծությունների շարք՝ գրում է «Փառաբանում եմ» բանաստեղծության սկզբնական տարբերակը։ Սակայն հիվանդությունը,
թարգմանությունների պատվերները հասցնելը, «Ուշացած իմ
սեր» պոեմի ռուսերեն թարգմանությունը իրագործելու աշխատանքը հետաձգել են մտահղացման իրագործումը։ Եվ, ահա,
1957 թ. միգամածությունից ծնվում է աստղը՝ «Մարդը ափի
մեջ» շարքի տեսքով։

Պ. Սևակը, որ այնքան կարևորություն էր տալիս վերնագրին` լավ վերնագրի ծնունդը Համարելով նույնքան դժվար, որքան բանաստեղծության ու շարքի ծնունդը, իսկապես գյուտ էր արել «Մարդը ափի մեջ» արտահայտությամբ, արտահայտություն, որ դարձավ մեր դարի 60-ական թվականները բնութագրող թևավոր խոսք։

«Մարդը ափի մեջ» շարքը ծնունդ է այն ժամանակաշրջանի, երբ մեր հասարակական կյանքի բոլոր ասպարեզները վերափ. խումներով էին ապրում։ Կուսակցության XX համագումարի սահղծած մթնոլորտը, երկրի կյանքում լենինյան նորմերի վերականգնման համար մղվող պայքարը սնում էին նաև պոեզիան։ «Գրողը գործ ունի ամեն բանի հետ։ Եվ գրողն այսօր արդեն օգտվում է կուսակցության ու ժողովրդի մեծ վստահությունից,— գրել է Պ. Սևակը այգ տարիներին։— Նոր մի ուժով է հնչում Մ. Գորկու այն միտքը, որ արվեստագետն է իր հայրենիքի լա-վագույն զավակը, որ նա է ամենից ավելի ջերմագին և խելա-ցի սիրում իր երկիրը»։

Քննադատական ոգու ուժեղացումը պոեզիայում իր հետ բերեց բանաստեղծական «ես»-ի հաստատում, հասարակական եւ
անձնական բազմակողմանի շահագրգռություններով ապրող,
կյանքի հարցերին սեփական լուծումներ առաջադրող կենդանի
անհատականության հաստատում, Հակառակ «ես»-ի անդիմության, որ նախորդ շրջանի բանաստեղծական արտադրանքի հիմնական մասի երկրորդ էությունն էր դարձել, «ես»-ը իր որոշակի դիմադիծն է ստանում, դառնում է անձնական, հասարակական-քաղաքական կյանքով ապրող քաղաքացի, դարաշրջանի
զավակ։

«Իմ թշնամանքը» անձնական դերանվան երրորդ դեմքի հանդեպ,— գրել է Պ. Սևակը,— անձնական չէ, այլ սկզբունքային։ Երրորդ դեմքով խոսելը հաճախ այլ բան չէ, քան վախվորածության և զգուշամոլության դիմակ, կեղծ «օբյեկտիվիզմի» կեղծամ։

Որոշ տեսաբաններ մինչև այսօր էլ իրենց Համար չեն պարպել, որ բանաստեղծի «ևս»-ը անժխտելի «օրյեկտիվ ճշմարտության» Հերջումը չէ, այլ դրա արտահայտությունն էւ Առաջին դեմջով խոսելը անհատապաշտություն չէ, այլ խոսգ «ժամանակի մասին և իր մասին»։<sup>2</sup>

«Ես»-ին,— այսինքն այն ժարդուն, ում ամենից ավելի լավ է ճանաչում բանաստեղծը,— դիմելը իսկական քաղաքացիության հաստատումն էր պոեզիայում և անհատականության նկատ-մամբ եղած նախկին անվստահության մերժում։ «Ես համոզված եմ,— ասել է մի ուրիշ առիթով Պ. Սևակը,— որ ժամանակա-կից պոեզիայում պետք է ավելի ուժեղանա անձնական, քնարա-կան սկիզբը։ Այնտեղ, որտեղ կա ճշմարիտ «ես», որտեղ կա

<sup>1 «</sup>Գրական Թերթ», 1962, 13 ապրիլի։

<sup>2</sup> Նույն անդում։

իսկական անհատականություն, չի կարող չլինել քաղաքացիություն։ Դա հոյակապ ձևով ցույց են տվել Մայակովսկին և Ձարենցը»\: 50-ական թվականների վերջերին պոեզիայում սկիզբ Է
դրվում քնարական մի զրույցի, որը «դարի զավակի խոստովանություն» էր «ժամանակի ու իր մասին»։ Սովետահայ պոեզիայում «ժամանակի ու իր մասին» այդպիսի խոստովանություններ
էին Սիլվա Կապուտիկյանի «Սրտաբաց զրույց», Գևորգ Էմինի
«Երկու ճամփա», Համո Սահյանի «Մայրամուտից առաջ», Հրաչյա Հովհաննիսյանի «Ծովի լռությունը», Վ. Դավթյանի «Լուսաբացը լեռներում» և բանաստեղծական այլ ժողովածուների շարքերից շատերը։ Իր ու ժամանակի մասին դարի զավակի մինչև
վերջ անկեղծ խոստովանություն էր նաև «Մարդը ափի մեջ»
շարքը, ուր ամրողջ ուժով հնչեց Պ. Սևակի բուռն, փոթորկալի
կրբերով, մեծ սիրով ու ատելությամբ լի ձայնը։)

Ափի մեջ դրված մարդը մինչև վերջ անկեղծ է, Թաքցնելու ոչինչ չունի և բացվելուց չի վախենում, որովհետև նրա հոգե-տունը լցված է ոչ Թե քաղջենիական անմաքուր ու հաշվենկատ նվնվոցով, այլ մարդու, երկրի, աշխարհի հանդեպ ջերմագին սիրով ու սրասցավությամբ.

Մարդկանը առաջ և քո առաջ Ահավասիկ ինքս եմ բացում Ին որ ունեմ— ինչ որ չունեմ Իմ հոգու մեջ. Մարդկանց առաջ և քո առաջ Ահավասիկ ինքս եմ բացվում, Ինչպես մանուկն օրորոցում՝ Ծրր շոգում է...

(L, 348)

Բանաստեղծը՝ իր ահեղ դարի զավակը, ուղղամաությամբ, կրքոտությամբ ու մի զարմանալի անկեղծությամբ բացում է դարաշրջանի լույսն ու ստվերը, ցուցադրում այդ լույսի ու ստվերի անդրադարձումները իր հոգու վճիտության մեջ, մեզ ականատես ու վկա դարձնում այն ներհակ մտորումներին, որ ծնվում են պատմական ժամանակաշրջանի բախումներից։

<sup>1 «</sup>Дружба народов», 1964, № 6.

Քնարական հերոսը, որ միաձուլված է բանաստեղծի «հս»-ին, մեր ժամանակակիցն է և նրան հարազատ է այն ամենը, ինչ մարդկային է, Իսկ մարդու մեջ ամենից ավելի ուժեղ է ապրելու ձգտումը։ Բանաստեղծի քնարական հերոսն էլ է ուղում ապրել, բայց ինչպե՞ս։ Եվ հենց այս «ինչպե՞ս ապրելու» կերպի մեջ է ամենից առաջ երևում մարդը՝ իր հասարակական-բարոյական իդեալներով։ Ապրելու, լինելության հաղար ու մեկ ձևերից ու եղանակներից նա ընտրում է այն միակը, որը հասարակական-հանրային Մարդու իդեալն է։ Ահա բանաստեղծի ապրելու նշա-հարանը.

Ապրե՛լ, ապրե՛լ, այնպե՛ս ապրել,
Որ սուրբ Հողըդ երբեք չզգա քո ավելորդ
ծանրությունը։
Ապրե՛լ, ապրե՛լ, այնպե՛ս ապրել,
Որ դու ինքդ էլ երբեք չզգաս քո սեփական մանրությունը։
Ու թե հանկարծ անպետքություն քեզ Համարես,
թե ինքըդ քեզ արհամարհես
ու համառես,
գեզ Հետ վիճի՛,

հակառակո՜ւմ քեզ համոզի ինքը... հզոր Հանրությունը... (I, 365)

համրերատար ցեզ հետ խոսի՞,

Բանաստեղծն ուզում է ապրել ոչ այլ կերպ, քան ամբողջ Էությամբ ձուլվելով ժողովրդի կյանքին, ջանքը, տառապանքը խառնել նրանց ջանքին ու տառապանքին, ովքեր աշխարհ են շենացնում, բայց ոչ երբեք շեն աշխարհը քանդում.

Տրվես Նրանց լույսի Խման
Եվ չիարես՝ հույսի նման,
Արջալույսի նման բացվես
Նրա՞նց համար,
Գե լաց լինես՝ նրանց համար,
Թե լաց լինես՝ նրանց համար,
Թե լաց լինես՝ նրանց համար,
Թե հաց արձեր
Եվ հայան համարի
հույսի արձեր

## Եվ Նրանցով կյանջում լինես ոգևորվա՜ծ...

(I, 365-366)

Քանի որ «լինել-չլինելու» խնդիրը մեկընդմիշտ վճռված է («Ի՞նչ էլ որ լինի՝ անպատճառ լինե՛լ»), նաև ընտրված է լինե(«Ի՞նչ էլ որ լինի՝ անպատճառ լինե՛լ»), նաև ընտրված է լինելության ճշմարիտ կերպը, ապա բանաստեղծի յուրաքանչյուր 
քայլը այլևս ու ընդմիշտ պիտի արված լինի ժողովրդի-երկրի, 
աշխարհի-մարդկայնության դիրքերից, Եվ բանաստեղծն անում 
է իր «քայլերը», ու մենք, որ իր ժամանակակիցն ենք, տեսնում 
ենք, Թե ի՞նչ ուղղությամբ է շարժվում և հայացքը ո՛ւր է հառել, 
ի՞նչ կեռմաններով է անցնում, եթե հանկարծ շեղվում է՝ ինչի՛ 
համար, ետ նայում՝ ի՞նչ պատճառով, ինչի՛ց դրդված կանգնում, 
որտե՛ղ հանդստանում, ինչի՛ց խուսափում, ի՛նչը կասկածում և 
ամենակարևորը՝ լսում ենք նրա շնչառությունը և սրտի զարկերի 
ձոյնը համապատասխան այդ քայլքին՝ մեկ հանդարտ ու համաչափ, բայց ավելի հաճախ՝ անհանգիստ ու տագնապոտ։

Բայց բանաստեղծի ինքնաշրջումներին ու անդրադարձումնեւ րին մոտիկից ծանոթեանալուց առաջ տեսնենը նաև, թե որն է նրա հրգելու նշանաբանը։ Եվ այստեղ էլ Պ. Սևակը Հաստատում է բոլոր մեծ բանաստեղծներին բնորոշ հատկանիշը՝ ապրելու երգելու նշանաբանի նույնությունը, որովհետև նրա համար ստեղծագործել՝ նշանակում է ապրել, իսկ ապրելը Տավասարազոր է ստեղծագործելուն։ Ուստի և չէր կարող ապրել ա՛յս կերպ, բանաստեղծել ա՜յն կերպ։ Նա, ինչպես տեսանք, ուզում էր ապրել ոչ Թե աշխարհի շալակը ելնելով, այլ այնպես, որ «սուրբ հողը։ չզգա» իր «ավելորդ ծանրությունը», ուրիշների խինդով՝ խնդալով, ցավով՝ լուռ տապակվելով, նրանց հետ մ Ձնել-ամպելով։ , Ապրել այն ամենով, ինչով ապրում է մարդը։ Նույնն է ուզում և հրգելիս. ենքե երգել՝ ապա ոչ նե Հոգի հանելով, այլ հոգի ու ոգի ներարկելով, երգել այն ամենը, ինչով ապրում ու շնչում է *Տանրությունը, հրգի մեջ լցնել ջրտութի բա* հի ու *մա*նգաղ*ի* ղրնգոցը, ջաղացի ջրտան դզիրդը, ստվերի լռությունը շոգին, կաքավի «կղա»-ն, կյանքի ու բնության բոլոր ձայներն ու շըջուկները.

> Կարծես Էոլյահ մի հոր դևար է Սյուհից-սյուն ձգվող հեռագոի լարը։ Ա՜խ, եքե դանել

Այդպես երգելու դյուրին հետրը... Ա՜խ, եթե երգով լալ այնպես, ինչպես ժառերը խեժով, արցունքո՞վ բուժող,— Եվ սպիանալ, ինչպես ջրերը կանաչ ջրմուռով, անցած մրմուռո՜վ...

Իսկ ենքե Երգել Ինչսյես այիքը փոնորկված ծովո՞ւմ, Եվ նվագակցել, Ինչպես կանիլը մուն քարանձավո՞ւմ... (1,367—368)

Բնական ապրելու և հրգելու այս ձգտումի մղումով էլ բանաստեղծը կարծեք ամեն ինչ անում է, որպեսղի իր հոգու բաղմերանգ աշխարհը փռի մեր առաջ՝ բացելով նրա բոլոր ծալքերը։ Իսկ բանաստեղծի հոգին ամեն բանից առաջ և ամեն բանից հետո լցված է բնության ու կյանքի գեղեցկությունների ծովածավալ սիրով, հիացումով ու հրճվանքով.

On հիահում-հրճվում եմ՝
Ե՛վ քուն մտած քարափով,
Ե՛վ արթնացող տարափով,
Մանուկների և՛ խաղով,
Ե՛վ կրկրրան ծիծաղով,
Որից նրանք ո՛լ հոգնում,
Ո՜լ կարող են հագենալ։
(1, 887)

բարմանդ», հերանում-հրանում է նաև իրենով՝

նրը որ ինջըս ինձանից Հոտն եմ առնում ինցնայրմա՜ն, Սուրբ ջրտինջի՜, Եռեփ եկող հնձանի՜... Անսպառ է այդ հոպին. յուրաջանչյուրի համար շատ Թանկապին բան կա պահված այնտեղ, և բանաստեղծը հյուրասիրում է՝ արտերին՝ կակաչներով, ծովին՝ կարկուտով, «հոգնած հնձվորին՝ արևամուտով», «ծարավին՝ ջրով», «կախյալ լուսնյակին՝ սեփա-

> ...Շատ բաներ, Որ չեն ժախվում ու չեն առնում, be purported belo bs բաշխոսք եմ ազնովության անցագորեր, Սակայն ո՜լ թե «մի անգամվա», Այլ «ժշտական»՝ միանգամայն։ Du բաշխում եմ Հանդրգնությո**ւն**, Ո՛յ ճգանություն Անդորության փակ շրջանում, Եվ ո՛յ մարի մնադնություն, Այլ տքնություն, Ap putpend & dbpgwbncd. Գութ ու խղձից զրկվածներին՝ Մինչև անգամ ո՛չ խզճի խայթ, Ողորմաբար խի՞ղն հմ տալիս։ (1, 897)

քայց միաժամանակ մարդկայնորեն տխրում է բանաստեղծը, հրթ «գուսան չալ կաքավը վանդակ է ընկնում, իսկ հրդ ատող, նվադ հատող մարդը դառնում մեկենասի ձուլված քանդակ», ինքն հրեն հերջում է և կասկածում՝ ճի՞շտ է ինքը և տրժե՞ արդյոք այսպես խառնվել կյանքի դործերին, նե՞ տվելի լավ է այլոց նման «դիշերները հանդիստ քնել, չմտածել վաղվա մասին, կյանքը այսպես ինքնահոսի», զղջում է մի պահ՝ որ «սեր ու բարիք է ցրել», մինչդեռ «պետք էր սեր հայցել, իսկ բարիքը՝ վահառել», հրարանել է այնպիսի մարդկանց, ում համար իր հոդին եղել է դաղտնարան, մինչդեռ նրանք իր դաղտնիքն առել ու տաթել են։

Սա ինքնաշրջումների սկիզբն է միայն, երբ ուրախությունը տխրության է փոխվում, հաստատումը՝ մերժման, հիացումը՝ հիասիափության, Կա նաև շարունակությունը և ջարունակության շարունակությունը և շարունակության վում՝ հիասթափությունից և կարծեք թե նորից վերադառնում՝ սկզբին, Բայց հետևենը շարունակությանը, երբ տխրությունը

փոխվում է ողբի, և բանաստեղծը ողբում է ոչ միայն մինուճար որդուն կորցրած մորը, այլև առավել այն Թշվառ մարդուն, որն իր ծովածավալ հավատից մի կաԹիլ այլևս չունի, ստիպողական ժպիտն է ողբում, հարկադիր հարգանքը, այն դողը, որի կընքահայրը Երկյուղն է, իսկ կնքամայրը՝ Սարսափը, սուտ աստծուն և ճշմարտության քղամիդ հագած ստին։

Սակայն ողբալու կողջին բանաստեղծն ունի նաև մխիթարանջի խոսջեր. նա մխիթարում է՝ «ինջնատիպ ու չընդունված բանաստեղծին երախտապարտ որդիներով ու Թոռներով և հետմահու հատորներով», իսկ տափակ ու միջակ, առավել ևս «բութ գրչակին՝ այն պարտադիր հաջողությամբ, որ և՛ ունի, և՛ կունենա, ողջ է ջանի ու կենդանի»։

Քալց Հեռանանք գրականության ընագավառից և Հետևենք բանաստեղծի մխիթարանքի ինքնատիպ, նաև մեր մտքում տրպվող խոսքերից մի քանիսին.

> Արձագանքով մխիթարեմ համըր սարին։ Գոլորշացող-ցնդող չրին, Մարող հրիև Մխիթարեմ այն օրենքով, որ բարությամբ

> Մխիթարեմ այն օրենքով, որ բարությամբ Սահմանել է ինչ-որ ձերուկ Լաուապե. Հարատևել ա՜յլ դրությամբ, Ք՜չ մի չափով չնվապել...

Իզուր անցած գոռ պայքարին Միսիβարեմ իրեն ծնող Ու կործանող պատճառներով։

Եվ, վերջապես, Ծով արյունով Բրջված դարին Միսիքարեմ Այն հավաստի ավետիքով (Թե՞ չար բոթով), Որ արյունն այդ կցամաքի Թղթերի մեջ, թանաքի հետ...

(1, 409-410)

ինջն իրեն հերքելն ու կասկածանջը վերաճում է բացահայտ վեճի, և նա վիճում է ինջն իր և ուրիշների հետ, վիճում է աստզերից լավերի հետ, ենե կրակի փոխարեն մեզ աղոտ լույս են տալիս, կանաչների ծովերի հետ, որ փտում են դաշտերում, բայց Վարագ չեն մտնում, մորը դատարանով փող տվող զավակի, խելոք կրտսերին իր ետևից քարջ տվող ավագի Հետ,՝ արևից Թունդ վառող ստվերի և չբուժվող-վարակող վերքի, դիմակներ փոխելով մտահոգվող շիտակի, գնված կտակի, ոչ Թե աչք շոյող, այլ կուրացնող մուԹի, նաև... իր այս վեճի հետ.

> որի բերած օգո՞ւտն է շատ, Թե՞ վհասը՝ ես չգիտե՜մ։

(1,885)

գահը-անհարգանքների՝ չխնայելով դարձյալ սեփական անձը.
Այդպես էլ խուսափումները,— իսկ նա խուսափում է Թեթև
դերերից ու էժան սերերից, միշտ հինը ծնող նորերից, քուն չբելը վերագրվում է Թրի սրության..., իր սկզբունքին հաստատ մընալը` մաքի քարության», անպատասխան սիրահարվելուց,
«կարաս ջարդող ու տկճոր պատռող բոլոր անմակդիր ցուլերից»,
և ուրիշ շատ ու շատ բաներից, որոնք վերաշրջվում են չժաթ-

Եկեք միասին չհարգենք նրա՜նց,
Ովքեր սերտում են և ոչ թե դատում,
Ճառո՜ւմ են— բնավ չե՛ն կշռադատում,
Ովքեր չեն չոկում ո՛լ թացը չորից,
Ո՛չ էլ տարբերում անդունդը ձորից,
Ո՛վքեր գրածի տառն են ընթերցում,
Ովքեր կարծում են
Ծուխը՝ հրրաբուխ,

Ե՛վըս մի անգամ չհարդեմ նրանց, Ովջեր մտնում են հոտած գաղջ անկյուն, Երբ կարող էին Թարմ օդում մնալ, Թեկուզև այնտեղ մի փոջըը մրսել (Այդտեղ եմ հասել Երբեմըն ես է՛լ)... Ովջեր մԹնում են, (Իևձ էլ երբեմն խավարն է գրկում)... Ովջեր վատնում են Իրենց ուժերը փոփըսութի մեջ,

Իսկ լա<u>ր</u>ը՝ Հարբ**ուխ...** 

(**Ֆրրիմըն հաև հ**ա ի՜նձ չեմ հարդում)... Երբ<mark>իմըն նաև հ</mark>ա ի՜նձ չեմ հարդում... (1, 381—382)

Խուսափումների-անհարգանքների վերաշրջումների շղթան ավարտվում է կրակե ատելությամբ ընդդեմ այն ամենի, ինչը խանգարում է անհատի ներդաշետկ զարդացմանը, մարդու երջանկությանը.

> Ատում եմ ձյունը՝ Թե նա տեղում է ամառվա կեսին, Եվ մահն եմ ատում՝ Թե հլուր է գալիս աղջըկատեսին... (1, 379)

Բանաստեղծն ատում է Հանրության անունից խոսող, **բայց** իրենց սեփական շահերը ամեն ինչից վեր դասողներին, **ցած** առաստաղից ծնվող հարկադիր կուզիկությունը, ոչ թե նյութ հավաքող, այլ նյութ սարքող տարեգիր-պատմաբանին, իր հայրենիքում տարագիր-օտարականի նման ապրողին.

Ատում հմ նաև այն հեղ կոշիկը,
Որ աջցանի պես ոտքերդ է բռնում,
Իսկ հոդուդ վրա կոշտուկ է դառնում...
Ա՛յն դործն հմ ատում,
Որ ոչ Թե դործ է, այլ ծանըր հանցանք,
Ա՛յե փորձն հմ ատում,
Որ մարդկանց գլևին դառնում է փորձանք,
Ա՛յն դավանանքը,
Որ վերջ ի վերջո փոխվում է դավի...
(1, 379—380)

Սիրով ու բարությամբ, մարդկայնությամբ ու քնքշությամբ, մաքրությամբ ու վստահությամբ լցված հոգին այսպես տակնուձին խոսել, ու դարձյա՜լ խոսել այդ ցավերից ու վերքերից, ամեն անգամ նոր ձևով, ուրիշ հնչերանգով։ Բերենք միայն մեկ օրինակ «նորության» (Թե՛ կյանքի, Թե՛ պոեզիայի մեջ) ըմբըռնման մի՛ քանի վերաշրջումները տեսնելու համար, որ արել Է թանաստեղծը շարքի տարբեր գործերում.

> Գովերգում եմ ես այն Նորը, որը ոլ որ լի Տնարել։ (1, 872)

## խուսափում է՝

Եվ այծ Նորերի**ը,** Որ Հաստատվելիս Ու Թուբս Նստելիս Միշտ Հինե են Ժնում։ (1, **43**0)

4 m d`

Լավ չէ՞ արդյոց ապաստահել հին չաթերին, Քան նորաձև հագուստ կոչված այն անտերին, Օրբ որ մարդուն բարձրահասակ Հազցընում են մանկան թասակ, Մի համառոտ անդրավարաից, Քաղվածքի պես նեզ է գալիս և շապիկը, (1,391)

կամ՝

Չեմ հարդում նաև այն հորությունը, Որ վազեմության նոր տարբերակն է։ (1, 362)

Նույն ցավից է խոսում ու դժարռում բանաստեղծը, բայց, ինչպես տեսնում ենք, ամեն անգամ ա՜յլ հնչերանգով, ա՛յլ զուգորդությամբ։ Բանաստեղծի ինքնաշրջումների և բնության ու իրականության երևույթների վերաշրջումների, թվում է թե անվերջանալի շղթայի միջից մեզ են հասնում անմիջական արձաապատաարվեց մեր հասարակությունը։

Սակայն սխալ կլիներ «Մարդը ափի մեջ» շարքի բովանդակությունը նեղացնել՝ կապելով միայն անդրադարձումների հետ այն երևույթների, որոնք արդեն պատմության դիրկն են անցել։ Վերը բերված օրինակները հենց մեր ասածի վկայություններից են։ Ծնունդ առնելով իբրև կոնկրետ ժամանակաշրջանի ու կոնկրետ երևույթների արձագանք, անարդը ափի մեջ» շարքը, որը ընդգրկման լայնությամբ ու կառուցվածքի ամբողջականությամբ իսկական քնարական պոեմ է, գեղարվեստական ընդհանրացման ուժով (կոնկրետ ժամանակաշրջանի կոնկրետ դեպքերից հեռա-

ճակի լույսն ու ստվերը անդրադարձնող հայելի և Այս տեսակետից (նաև ընդգրկման լայնության ու կառուցված¶ի ամբողջականության կողմից) են և փորձելու լինենք «Մարդը ափի մեջ» շարքի համար համեմատելի երևույթ գտնել այդ տարիների սովետական պոեզիայում, ապա դա կարող է լինել Էդուարդաս Մեժելայտիսի «Մարդը» պոեմը, որի հայերեն փայլուն Թարգմանությունը կատարել է ինջը՝ Պ. Սևակը։ Իր տեղում արդեն ասել ենք, որ բանաստեղծը մտածում էր «Իմը ուրիշի մոտ» խորագրի տակ Հավաքել ԹարգմանուԹյունները այն գործերի, որոնը ենե նրանց Հեղինակները գրած չլինեին, ապա կգրեր ինքը։ Այդ գործերի Թվում էր նաև Մեժելայտիսի «Մարդը», սակայն մի տարբերությամբ, Պարույր Սևակը արդե՜ն գրել էր իր «Մարդը»՝ «Մարդը ափի մեջ» շարքը։ Եվ Թարգմանելով Մեժելայտիսի համընդհանուր ճանաչում ստա**ցա**ծ գործը, Պ. Սեվակը կարծեք Թե իր հայ ընթերցողներին ուզում էր հուշել, որ «Մարդը ափի մեջ»-ի և «Մարդ»-ի հեղինակները նույն ուղղությամբ են նայում։ Իսկ երբ նույն ուղղությամբ են նայում, առացին հերթին 🖊 հեսնում են նույն առարկան, որը տվյալ դեպքում մարդն էր, և պատահական չեն երկու բանաստեղծների ընտրած խարագրերը։ Ավելին, Պ. Սևակը իր առանձին բանաստեղծությունները վերնագրել է «Խոստանում եմ», «Ատում եմ», «Արդարացնում եմ», «Երագում եմ» և մարդու մտավոր ու Հոգեկան գործունեությունը բնութագրող այլ Հասկացություններով "ինույնն ենը տեսնում նաև Մեժելայտիսի պոեմում, միայն 👫 մյուս ծայրից 🧷 խորագրեր են, դարձել մարդու զգայնությունների օրգանները «Այքերը», «Ձեռքերը», «Շրթունքները» և այլն։ Բայց սա արտաքինն է#Հիմնականը բանաստեղծական մտածողության, պոհզիայի<sup>†</sup>ժամանակակից ըմբռնման ու ստհղծագործական ներքին հնարավորությունների դրսևորումն է և այն հայաց**ջը**, որով երկու ժամանակակից բանաստեղծները նայո**ւ**մ են, արևնում ու արևնում Մարդուն։ Մհժելայտիսի պոհմը հնչում է որպես սրտի, մտքի, եղբայրության ձայն, խոսում է մարդուց, որով կանգուն է աշխարհը, նրա ձեռքերից, որոնք հատիկ են րյանում և երկաթ կռում, աչքերից, որոնք կապույտ երկինք են ահոնում և հրեխայի ծիծաղկոտ դեմք, շրթունքներից, որ ստեղծվել հն համբույրի ու հրգի համար։ Մհժհլայտիսը փառաբանում է *մարդու*ն, <del>Նրան պատկերում ռոմա</del>նտիկ շնչով, այնպես, ինչպես կուղեր տեսնել Հարդուն բանաստեղծը. Պարույր Սևակը մեկնում

է Հակառակ ծայրի**ը։ Նա մ**արդու**ն տեսնում է այնպես, ինչպի**սին է նա առ այսօր**ի** 

> > (1, 405)

Հակառակ ծայրից մեկնումը չի խանգարում, սակայն, Պարույր Սևակին հանգելու նույն կետին.∱նա ևս երազում է տեսնել մեծատառով Մարդուն և հավատում է «մարդու բնության եչ թերությանը՝ ստորությանը, չարությանը», այլ բարությանը, «զավակի տեսքով անվերջ կրկնվող հարությանը».∮

> Du հավատում եմ նրա ծով խելքին Եվ նույնիսկ՝ նրա հատառությանը, Ամե՜ն ինչ տեսնող աչքերի ցոլքին Եվ նույնիսկ՝ նրանց մթարությանը։ Ես հավատում եմ նրա մատների Հար անհատնելի

ճարտարությանը, Նրա ստների արդարությանը. Մինչև իսկ եթե ճամփից էլ հանեն՝ Էլի՜ ճառ կանեն, Տե՜ղ կհասցընեն։ Ես հավատում եմ հավատի՞ն մարդու՝ Իմ ա՜յս հավատին...

(1, 408)

¶ Սևակը իր ժամանակակցին դիտում է տարբեր կողմերից, քննում նրա բարդ էությունը, թափանցում է նրա հոգու ու մտքի դաղանարանները, և դատավճիռ կարդալով վատին, փառաբանում է նորից մարդուն, արա արհությամբ, թայց առավել ես Հրաշը Հուր-կայձակի Որ մեր այրից ձաձկված հազա՛ր ճահապարհ է բացում հահկարձակի Ու դարձնում է մարդուն... հավասար է դարձնում Իր ստեղծած աստծուն...

Փառաբանելով Մարդուն, Մեժելայտիսն էլ աչք չի փակում (անհնարին է բանաստեղծի համար) այն անիրավությունների հանդեպ, որ աշխարհի տարբեր ծայրերում կատարվում են նույն մարդու ձեռջով.

> Որտեղ էլ մարզու վրա կրակեն Գնգակներն ամեծ

Իմ սիրտև են ծակել։ Ինչքա՜ն արճիճ է ալնահղ հավարված, Որ սիրաըս,

Վաղուց, Ներբև է հակված։ (II, 815)

Պ. Սևակի քնարական հերոսն էլ, ինչպես հիշում եք, այդպես հակված էր աշխարհի բեռան ծանրության ներքու

Երկու գործերից առնված ղուգահեռների թիվը կարելի ՛ է ավելացնել, սակայն նշենք մեկը, որը և՛ Պ. Սևակի, և՛ Էդ. Մեժելայտիսի համար ելման ու հանգման կետ է, և որտեղ խտացված է նրանց մարդասիրական փիլիսոփայության էությունը՝ բանաստեղծական համարյա նույնատիպ համեմատության մեջ։

> Նաև հասկանա՜նք, Որ մեր իսկ արյան գնդիկը մանըը Այս Երկիր կոչված գնդից ավելի մեծ է ու ծանրը... (1, 402)

հղրակացնում է Պ. Սևակը։ Ծուլնն է ասում և Մհժհլայտիսը. Իսկ արտմության իր մութ պահին այդ Հողը նույն
Ինձ պարգևեց իմ գլուխը՝ գունդն այս փոքրիկ, Որ արևին ու երկրին է այնջան նման։ Եվ իմ փոքրիկ այս գլխային գունդն ի վերջո Գերազանցեց վիթխարիին՝ երկրագնդին։ (II, 305)

Անձնականի ու Հասարակականի, բանաստեղծականի քաղաքացիականի պարույրսևակյան մի գարմանալի անբաժա֊ նելի ու անտրոհելի համաձուլվածք է շարքն ամբողջությամբ։ 🥻 Ցուրաքանչյուր բանաստեղծություն իր Հերթին Հնչում է բանաստեղծական ու քաղաքացիական մանիֆեստ, մեկը մլուսից տարբեր, բայց և մեկը մյուսից շարունակվող, մեկը՝ մյուսով լցվող ու լրացվող և միաձույլ, ինչպես բանաստեղծի անհատականության մեջ էին ձուլված ստեղծագործողը-մարդը-քաղաքացին։ Կարդանք բանաստեղծական ու քաղաքացիական այդ մանիֆեստներիը մեկը՝ «Խոստանում եմ» բանաստեղծությունը, որի ոչ միայն տողերի արանքներից, այլև լուսանցքներից իսկ մեր դեմ հառնում է մարդ-քաղաքացի-բանաստեղծի կերպարը։ Ինքնատիպ պատկերներն ու Համեմատությունները, անսպասելի զուգորդումները լեցուն են խոր իմաստով, նրանց բոլորի ետե֊ վում առկա է բովանդակության նոր շրջադարձ. պատկերի նտե֊ վում միտըն է, մտըի հաևում՝ պատկերը, ընագրի հաևում՝ են Թաբնագիրը. Թող որ բանաստեղծը իր սիրո դիմաց դարից Հաճախ ստացել է ոչ Թե փոխադարձ սեր, այլ ցավ, Հավատարմության դիմաց՝ ոչ թե վստահություն, այլ կասկած, գեղեցի<mark>կ</mark> երազանքների դիմաց՝ ոչ Թե նոր Թև ու Թռիչք, այլ ԹևաԹափու-Թյուն, սրտի խորքից եկած մտածումների դիմաց՝ ճակատին ոչ Թե Համբույր, այլ կնձիռներ, ուղղամտության դիմա**ց՝** ոչ Թե ձեռքսեղմում, այլ երես շուռ տալ, միևնույն է, նա չի՝ կարոց խորթեանալ և չի խորթեանում իր դարից ու ժամանակից.

Խոստանում են

Լինել ո՛լ Բե հարկհավաջը,

Այլ զավա՜կը
Դժվար դարի,
Ինչպես նրան՝ և ինջըս ինձ
Հազե՜տ մնալ հավատարիմ.—
Թեկուզ կրել և մահացու ցավք գարի,
Թեկուզ նույնիակ կյանք արժենա դավը դարի,

Մեռևելիս էլ ո՛ւ թե տանել,
Այլ կտակե լ լավը դարի.
Լիևել բոցը Նրա հրի,
Բերբ հասցըևող Նրա տոքը,
Ո՛լ քե Նրա անցևող քամին ու մոխիրը.
Լիևել Նրա ո՛ւ չորացած,
Որով սևվում,
Որին նաև կտիսկըրտում է հոծ հախիրը.
Լինել Նրա բո՛ւյրը, հո՛տը,
Հոտը,

որին Ո՜լ մի սմբակ, Ո՜լ մի կճղակ Կամենա էլ՝ չի՜ տրորի...

(1, 890)

Մի ինչ-որ պարտադրված պահի մղումով կամ առիթով ասված անպատասխանատու խոսք չի սա, որ հեշտությամբ կարող
են անել դարի հարկահավաք-օգտապաշտ-թեթևամիտ զավակները և նույն հեշտությամբ էլ խախտել իրենց «հավատարմությունը», այլ դարի մահացու ցավը կրող զավակի՝ երկար տարիներ ուրիշների ու սեփական փորձի վրա մտորած, մարդկայնության, բարձրի ու վսեմի, ազնվորեն ապրելու դիրքերից
ամեն ինչ ծանր ու թեթև արած բանաստեղծի երդումն է դարին
ու ժամանակին։

Բանաստեղծը սթափ Հայացքով է նայում՝ ժամանակակից աշխարհին և իր մեղքը չէ, որ սեփական փորձով է ուզում ճըշտել ամեն ինչ, այդ թվում նաև խոսքի ու իրականության Հարաբերությունը.

Ո՛լ մեղ գրեջ,
Ո՛լ համարեք հիմար կատակ,
Որովհետև շա՜տ են խաբել միամիտիս
(Նավերն անգամ վատացել են),
Որովհետև երկրի վթա
Դրամանեն մարդիկ այնքա՜ն շատացել են՝
Մտիպված եմ ոսկին կրծել,
Ատամներո՛վ ոսկին կրծել,
Էլ ո՜ւր մնաց Թե հավատամ
Դեռ ոսկու տեղ ծախվող խոսքին…

«Բանաստեղծը,— գրել է Պ. Սևակը,— տիեզերական տարածություններից ընկած երկնաքար չէ, այլ երկրի ընդերքից ելած հանքաքար։ Անձրև չէ նա, այլ ընդերքից բխած հանքային ջուր, որին մեր նախնիքը ջեռմուկ էին ասում։ Ուստի և նա ունի քիմիական այն բաղադրությունը, որ կազմում է տվյալ ազգի կամ ժողովրդի էանյութերի համագումարը։

Ուրեմն բանաստեղծությունն էլ գրերի ինչ-որ շարան չէ, այլ արյան շրջանառություն՝ բանաստեղծի սրտից դեպի գլուխն ու վերջավորությունները, արյան նույն բաղադրությամբ ու տեսակով, արյան ճնշումի նույն բարձրությամբ ու ցածրությամբ, ո՛ր հատուկ է նրա ազգին ու ժողովրդին»<sup>1</sup>:

Ափի մեջ դրված մարդը ուժեղ է իր հավատարմությամբ, բարությամբ, արդարությամբ ու ճշմարտության անկասելի ձրդտումով, բայց նաև՝ հողի, երկրի հետ ունեցած իր կապվածությամբ, նրանց հանդեպ տածած որդիական երկյուղածությամբ ու սիրով.

Դողդողում եմ
Որդո՜ւս վրա,
Եվ թո սիրո՜,
Բախաի՜ վրա իմ տարապիր ժողովըրդի...
Բըփրաում եմ
Սրտի՜ նման...

(1, 886)

Բանաստեղծը ազնիվ հպարտությամբ է լցված իր ժողովրդի երեկվա ու այսօրվա հանդեպ, այն մի բուռ հողի հանդեպ, որտեղ ոչ թե տատասկ ու փուշ, այլ խաղող է աճում, այն մի կութ ջրի հանդեպ, որը ոչ թե կորչում է, այլ մեկին տասն է տալիս.

> ըս Հայարտ եմ իմ Հյուղերով ու սաղարթով, Բայց առավել` իմ արմատով Եվ իմ բեի վաղեմությամբ։ Ժողովրդիս ծերունական Խիստ բնական խուհեմությամբ,

<sup>1 «</sup>Սալաթ-Նովա», էջ 864։

Քայց ովելի՝ Ծար չիվերի

դալարությամբ... Նրա ջահել որդիներից հենց լավերի խելառությամբ...

(1, 436)

թեն՝ նոր խորություններ ու չափումներ վերցնելու համար։

ԵՍԵ պետք է լավ հասկացվել,
ԵՍԵ պետք է խոր զգացվել
Հոկ եղածի նոր կրկնությամբ՝
Ես հպարտ եմ
Չհասկացվող
Եվ չզգացվող
Եմ ինջնությամբ.
Շատ-շատերից չկարդացվող՝
Բայց և այնպես իմ սեփակա՜ն ձեռագրով.
Այլոց կողմից չարդարացվող,
Բայց և այնպես իմ սեփական ծրագրով...
(1, 436—437)

«Մարգը ափի մեջ» շարքը վճռական նշանակություն է ունեցել Պարույր Սևակի համար բանաստեղծական սեփական ոճ ստեղծելու ճանապարհին և նշանակալիոթեն ընդարձակել է հայ թանաստեղծության սահմանները։

«Մարդը ափի մեջ» շարքը հրապարակախոսական քնարերգության այն փայլուն օրինակներից է, որոնցով այնքան էլ հարուստ չէ մեր պոեզիան։ Շարքի բանաստեղծությունները գերում են զգացմունքների խորությամբ, բռնկում են կրբերի կրակով, պարմացնում մտքերի հստակությամբ։

և «Մարդը ափի մեջ» շարքում բանաստեղծը Հանդես է գալիս ոչ թե պատրաստի գաղափարների, Հայտնի ճշմարտությունների անունից, այլ իր անունից, կյանքի առաջագրած Հարցերին տված սեփական պատասխաններով։ ԱնՀատականության, անձնականության այդ սկզբունքը, որ հատուկ է ամբողջ շարթին, Հարստանում է ժամանակակից աշխարհի հետ ունեցած խոր կապերով. բանաստեղծի կրքերը, նախասիրությունները, մտածողության հղանակը խարսխվում են Հասարակական լայն հի**մբի** վրա, մտածումների ուղեծիրը չափվում է ժամանակակից աշխարรով, բանաստեղծական ընկալումների միջով անցնում են մարդկության, երկիր մոլորակի, անհատի ճակատագրի էության, նրանց լինել-չլինելու Հարցերը։ Դրա Հետ միաժամանակ, և սա շատ կարևոր է, «Մարդը ափի մեջ» շարքում հրապարակախո֊ սական խոսքը հասցված է բարձր բանաստեղծության։ Պ. Սևակը Թերևս որևէ այլ շարքում կամ գործում (բացառությամբ «Անլռելի գանգակատունը») բանաստեղծական Հնարանքների այնպիսի առատություն չի ցուցադրել, ինչպես այստեղ։ Առանց չափազանցութվյան կարելի է ասել, որ նա օգտվել է Հայ քերթողական արվեստի ընձեռած բոլոր Հնարավորություններից, վերաբերելիս կլինեն դրանք Հանգին ու վանկին, չափի ու կշռուլ**թ**ի ասպարեզին, թե ոճական տեսակներին ու **Հնարան**ջներին։

Շարքի բանաստեղծությունները այնքան ազատությամբ են շնչում, որ դժվարանում ես պատկերացնել, գուշակել, թե ինչ ջանքերի շնորհիվ է բանաստեղծը հասել այդ ազատությանն ու անկաշկանդվածությանը։ Նորից իրեն վերադառնալու, սեփական ոճ ստեղծելու ընթացքը բանաստեղծին որոնումների է տարել տարրեր ուղղություններով, և Պ. Սևակը առանց վարանելու դիմել է առաջին հերթին Նարեկացուն, հայ ժողովրդական բանաստեղծությանն ու էպոսին, նրանց ոճական տարրերի ինքնօրինակ շաղախը օգտագործելով ու մերելով սեփական ոճին։

Դառնամ փառաբանեմ ձկնորաներին ծովում՝
փոքորկի թունդ պահին,
Մերմնացանին՝ արտում, երբ է՛լ չի սպատում
նա տար օրեր։
Դառնամ փառաբանեմ ձորից կարավ թոցնող
գրընդոցը բահի,
Գերանդու խուլ երգը, որ դժվար է անդամ
Նոտագրինլ...
(1, 255)

Կարելի է անմիջապես տեսնել ոճական այն տարրը («գառհամ փառաբանեմ»), որ մեր ժողովրդական էպոսի պատմելաձևի հեռավոր արձագանքն է («Դառնամ ողորմի տի տամ»)։ Սակայն արժե այս կապակցությամբ տեսնել նաև այն աշխատանքը, որ կատարել է բանաստեղծը իր «արհեստանոցում»։ «Փառաբանում եմ» բանաստեղծությունը, որ, ինչպես ասել ենք, «Մարդը ափի մեջ» շարքի առաջին ծնունդն է (1954 թ.), նախապես ունեցել է այսպիսի սկիզբ.

> Արթնացել եմ կանուխ... Անջուն լեռան ջաժին Սարի խոսոն է շոյում սիրող ձեռքի նման, Օգը այնպես թարմ է այս վաղորդյան ժաժին, Այնպես լավ է հիմա։

Այս տողերից հետո էր սկսվում բուն բանաստեղծությունը, միայն թե «Փառաբանում եմ» սովորական ձևով՝

> Փառաբանում եմ ես՝ ձկնորսներին ժովում՝ Փոթորկի թունդ պահին և այլն։

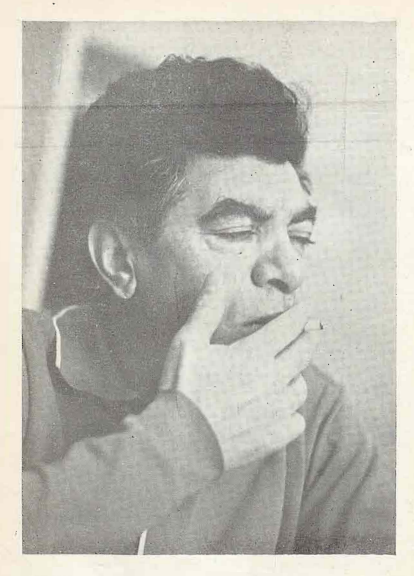
Վերջին տարբերակում բանաստեղծը դուրս է գցել նկարագրական սկիզբը, և, որ կարևոր է, «Փառաբանում եմ» սովորական ձևը փոխարինել է ժողովրդական «դառնամ փառաբանեմ» արտահայտությամբ, որը բոլորովին այլ երանգ է տվել ամբողջ բանաստեղծությանը.

> Դառնամ փառաբանեմ ջանել աղջիկների ծիծաղն աննպատակ, Նրանց կանչող ե՛րգը, նրանց անցնող վե՛րբը սիրո՛վ փառաբանեմ, Վախո՛վ փառաբանեմ այն պատանու ձեռքը և՛ դողացող, և՛ տաք, Որն առաջին անգամ սիրտ է անում... դեպի սիրած կուրծքը տանել...
>
> (1, 355—356)

Հիշենք շարքի՝ բանաստեղծի ամենաբարձր տրամադրությունը արտահայտող, «Հրավիրում-ուրախանում եմ» բանաստեղծությունը նաև, որտեղ օգտագործված են ոչ միայն կենացներ առաջարկելու ժողովրդական սովորության՝ այսպես ասած «բաժակաճառի» ձևը, այլև ժողովրդական պոեղիայի ոճական տարրերը՝



Բանաստեղծը և իր կինը՝ Նելլին։



Տուղը ծնվում է։

Այս գավով էլ հկեց հարդենք Եվ անթառամ հիշատակը Կամար-կամուրջ քաշողների, Սյուն ու խաչքար տաշողների, Սանդ ու երկանց կտրողների, Վանց ու պալատ շինողների Կարին ղավակ ծնողների...

(1, 427)

4. Սևակը, որ ոչ Թե ի լրո գիտեր, այլ յուրացրել էր Նարևկացիական հոմանիշների անսպառ հարստությունը, միևնույն թեման երանդների բաղմապիսությամբ փոփոխակելու վարպետությունը՝ իր վարանումների, հիասթափությունների, հույսերի, սիրո ու ատելության արտահայտման համար Նարեկացու նման դիմում է դիմառնությունների ու կոչականների, մակդիրների ու ածականների այն ծովին, որի սեփականատերն է հայոց լեզունւ

Ձափազանցություն չի լինի բնավ, եթե Պ. Սևակի «Մարդը ափի մեջ» շարջին վերադարձնենք այն խոսքը, որ բանաստեղծն ասել է Նարեկացու և Սայաթ-Նուվայի մասին՝ «Սայաթ-Նովա» ուսումնասիրության մեջ. «Ճաքում են բառերի տառե շիրմաքարերը, բացվում են նրանց դարավոր գերեզմանները, վերստանում միս ու արյուն, վերաշնչում այնպիսի կենդանությամբ ու շարունակությամբ, որից շնչահեղձվում են բանաստեղծներն իրենք և գլխապտույտ պատճառում իրենց ընթերցողներին» 1:

Նարեկացու ոճի տարրերը, որոնցից հայ պոեզիայում ոչ ոք Թերևս այնպիսի նորովի ու յուրօրինակ ձևով չի օգտվել, ինչպես Պ. Սևակը, զգալի են «Մարդը ափի մեջ» շարքի բանաստեղծու-Թյուններում։ Կարդանք մի հատված «Դիմում եմ պահանջելու պես» բանաստեղծուԹյունից.

> Արի՛՛, Նո՛ր Տարի, Գալուստդ բարի՛՛, Եվ արթեացրրո՛ւ քո թեղուն քայլքով Ուշ մեացածին, Քնով տարվածին, Տո՛ւր ապաքինում հոգով ցավածին, Հիասթափվածին՝ նոր մի հիտցում, Սիրասթափվածին՝ մի նոր միացում.

<sup>1 «</sup>Սայաթ-Նովա», է, 147։

<sup>9</sup> Ա. Արիստակեսյան

Չեռջից հավատը փախուստ տվածին,
Իրրև Նոր տարվա ի կապակուռ Բևեր,
Մանկանը՝ մեծի մաջի լիացում,
Մեծին՝ մանուկի անարատություն,
Տափարակներին՝ Արարատություն,
Իսկ Երկրագնդին՝ մի Առատություն,
Որ նրա վրա Քաղցը այսուհետ
Չունենա ո՛լ մի կայսրություն ու գահ,
Ու Սարսափն իրեն Բագակիր չզգա.
Որ Ազատությունն իր թառե գունեղ չտարկը ձեղջած
Տրվի ձախրանջի,
Ու Մարդն ազատվի իր հին գերության ևոր հաճախանջից...
(1, 402)

Ավելորդ է ասել, որ միջնադարյան պոեզիայի ոճական տարթերի օգտագործումը ինքնանպատակ չի եղել. կարդացողն ինքը զգում է, Թե մտքի ու ասելիքի ինչպիսի ծանրաբեռնվածություն է կրում այստեղ յուրաքանչյուր տողը, արտահայտությունն ու թառը։ Բայց արժե շեշտել այն հնոց-քուրայի շիկացման ուժը, որ բանաստեղծն է, որի շնորհիվ ստացվել է նոր ձուլվածք՝ հնոցի ու քուրայի մասին, դառնանք նաև այն խնդրին, որ բանաստեղծը բնորոշել է իրրև «դարբնի» ու «ոսկերչի» հարաբեթություն։

«Ես գիտեմ, — կարդում ենք Ф. Սևակի 1948 թ. հունիսի 25-ի կատարած օրագրային նշումներից մեկը, — և այդ տարերայնորեն զգացել եմ շատ վաղուց, որ «совершенное всегда немного посредственно». Եվ ես այդ посредственно-ն տանել չեմ կարող, եթե նա նույնիսկ կատարյալ է։ Չեմ սիրում մեծերին, սիրում եմ հանձարներին, որոնք միշտ անկատար են և դրա համար էլ միջակ չեն։ Անհամեմատ, բոլոր դեպքերում գերադասելի է ինձ թափթփված, անփույթ (հաձախ նաև՝ փնթի) Բալդակը, ջան կատարյալ Ֆլոբերը...»

Տարիներ առաջ արված այս գրառումը, որ շատ բան է ասում 

4. Սևակի ստեղծագործական նախասիրությունների ու ձգտումների մասին, ուղղակիորեն առնչվում է «ոսկերչի» ու «դարբնի»
հարաբերության խնգրին, որ արծարծված է ամբողջ շարջի համար բնաբան դարձած «Խոստովանում եմ» երկտողանոց թևավոր խոսքի մեջ.

Օս հոգնել եմ մահրաքանդակ պաղ խոսքերից, չ Լավ է լինել հմուտ դարբին, քան ոսկերիչ... (1, 349)

«Մանրաքանդակ պաղ խոսքերից» հոգնած բանաստեղծը «ոսկերչություն» բառի տակ հասկանում էր կոկված-սոկված, **Վարթ, փլվածքներ ու բարձունքներ չունեցող բանաստեղծութ**յու⊷ նը, — այն բանաստեղծությունը, որ ո՛չ ներշնչանքի և ո՛չ էլ մացի Թռիչքի ծնունդ էր, այլ արհեստավորի «հմուտ ձեռքերի» արտադրանք, արհեստավոր, որ կարող է հավասարապես նույն Հաջողությամբ Հանգ ու վանկի, չափ ու կշռույթի վերածել ուզածրդ Թեման։ Նման Հարթ՝ ոսկերչական-արհեստավորական ոտանավորից Պ. Սևակը գերադասում է կռածո-կոփածո բանաստեղծությունը, դարբնի գործը, որ շիկացնելով է կոփում ու կռում, *Թեկուզև նրա կոփածի ան* Հարթություններն ու կոպտությունը ամենասովորական աչքով էլ տեսանելի լինեն։ Բանաստեղծու-Թյան շիկացումը, մետադի-նյութի հետ կռիվ մղելու և նրան իրեն ենԹարկելու ոչ դյուրին աշխատանքը գերադասելով, Սևակը սուգվում է, մանում խոսջի բուն աղբյուրը՝ կյանջի մեջ, որպեսզի այնտեղից քաղի ամենակարևոր բառերը, այն բառերը, որոնց բացակայությամբ մնացած բոլոր բառերը կորցնում են իրենց իմաստր։ Իրերն ու երևույթները պիտի իրենց անունով, որպեսգի ամեն ինչ գրավի իր տեղը և ձևռք բերի իր իսկական, բուն նշանակությունը։ Հակառակ դեպքում բա֊ նաստեղծի գրույցը «սև աչքերով, սև մադերով աղջկա» հետ նրման կլիներ երկու խուլի խոսակցության, երբ մեկը մյուսին ո՛չ լսում է, ո՛յ հասկանում, և յուրաքանչյուրը իրե՛նն է ասում։ «Մարդը ափի մեջ»- շարքը ստեղծելիս Պ. Սևակի որոնումները ուղղություններով են գնացել։ ասպարեգում տարբեր Դրանցից մեկը վերաբերել է բառի Հնչականության ուժեղացմանը.

> Ապրե՛լ, ապրե՛լ, ապրել այհարե՛ս, Որ Նրանց հետ մինես-ամպես Օվ Նրանց հետ շանիարձակվես, Մեկտեղ հանկարծ ընդարձակվես, Մեկտեղ դառնաս գունդուկմիկ, Մեկտե՛ղ բացվես, մեկտե՛ղ փակվես՝ Ինչպես համակ և կամ բացիկ...

> > (1, 366)

Մեկ Հանգի վրա են կառուցվում բանաստեղծության ծավալուն Հատվածներ, երբեմն ամբողջ բանաստեղծություններ, րայց այնպիսի վարպետությամբ, որ ոչ միայն միօրինակություն-միապաղաղություն չես զգում, այլև ընդՀակառակը՝ Հանգերի ուժգին զրնգոցը արտաքինից ու ներսից բազմաձայնությամբ է լցնում ականջդ.

աչ Թե օձեր և մոդեսևեր։

Ես ուզում եմ, որ ջարափը ջարայծ պահե,

Ես ուզում եմ, որ տարափը տեղա արակ,

Ես ուզում եմ, որ կարապը ոչ Թե մեռևե,

բայց ոչ Թե մոր, այլ մանուկի։

Ես ըն հեր արևապը ու (1, 352)

«Մարդը ափի մեջ» շարքում բառը կարծեք թե ներքաշվում է հանպատրաստի-իմպրովիզացիոն խաղի մեջ, որի ընթացքում անմիջականորեն երևում են նրա՝ նախապես չնկատվող սահմանները.

> . Երե գառնայի նույնիսկ Բրծարան Ու սուտ Բրծեի Հարկադրրարար՝ Երեն գառնայի նույնիսկ Բրծարան Մարտանայի նույնիսկ Բրծարան Մարտանայի նույնիսկ Բր

ԱՀ ք! ժոհորահար,

ԱՀ ք! ժոհորահար,

դր քարնագրե այր ոստար ք! արհարաև՝

Ար արարի, եր

հարսուպ- Հարմասը է և հրարար,

հրմալուր է հարն ը հարանիծն...

Աս ար արորսի՝ ըստ շատքարա,

հրմարս արորսի՝ ըստ շատքարա,

Ար ար արուսը է իև խամանիծն...

Ար ար արուսը է իև խամանիծն...

Ար ար արուսը է իև խամանիծն...

Ար ար արսարի արուսը առան

գրեսաի, ը ուսան

ԱՀ բեր ըստքորիոց արաարար...

(1, 418)

Պ. Սևակը հատուկ ուշադրություն է դարձրել յուրաքանչյուր առանձին բառի ազդեցության ուժին. բառը նրան պետք է եկել ոչ միայն տողը, արտահայտությունը կառուցելու համար, այլև միտջը, ասելիքը, որպեսզի սրանք ընթերցողին հասնեն ա՜յն ձևով, ինչպիսին ուզում էր բանաստեղծը։ Հաձախ նա, այո՜, բառերի հետ նաև խաղ է արել, բայց դա եղել է «բարդ խաղ»։

Սակայն բառերը բանաստեղծի համար, ինչպես գիտենը, բառեր չեն միայն, այլ ըմբռնումներ, երևույթներ, «ամբողջ աշխարհ»-ներ, որոնց շարժման մեջ դնելով էր նա ստանում ցանկալի արդյունքը։ Այստեղ էլ Պ. Սևակի միտքն ու երևակագործում են աներևակայելի ուժով և պատկերային այնպիսի համեմատություններ ու Նմանություններ, որոնց մեջ հաստատվում ու բացվում են Թաքուն՝ կապերը։ իրսերից շատ ու շատ հեռու Թվացող երևույԹների միջև՝ խարույկների Հոսուն բոցերի ու սեպերի, օրորոցի, պատի ու մայրական կաթից ուռճացող ծոցի, աստղերից եկած լույսի ու մարդկային Հույսի, սարնիվար գլորվող քարի ու Հանձարի, ուղղագրական նոր օրենքով գործածումից Հանված տառի և Համր սարի, բողկի պահեստի վերածված վանքի, միտկ ձայնավորից զրկված վանկի, հավանգի ու սահա**նք**ի և հարյուրավոր այ<sub>ւ</sub> իրերի, առարկաների միջև։

«Մարդը ափի մեջ» շարքում մենք տեսնում ենք ոչ միայն Պ. Սևակի ասոցիատիվ մտածողության ուժը, որով նա իրար կողք է բերում բոլորովին տարբեր հարթությունների վրա գըտնըվող երևույթները՝ բացելով մեղ մինչ այդ նրանց անըմբռնելի կապը, այլև իր հայացքի սրությամբ որսում է «ազգակից» երևույթների տարբերությունների նրբությունները։ Ասենք, Պ. Սևակին ընդհանրապես հարազատ էր երևույթների ըմբռնման հազմազանությունը. միայն «կին» հասկացողության մեջ, օրինակ, նա կարող էր զանազանել մեկ տասնյակից ավելի հարարեկամուհյուն, ինչպես՝ տատ, մայր, ջույր, կին, սեր, աղջիկ, բարեկամուհի, ընկերուհի, սիրուհի, նորից «տիկին և տիկնանց տիկին», «ջույր-ընկերուհի» (շարջը կարելի է երկարացնել)։

Եվ քմահաճություն չէ, որ ծրագրային մի բանաստեղծության մեջ իր՝ բանաստեղծի անելիքներից մեկն էլ համարում է երևույթների ու իրերի հենց այդպիսի տարբերակումը. On him had hink,

Որ տարրերում է պաչը համբուլրից, Ինչպես սիրսդին՝ սիրահարվածից, նվ մահացումը՝ մեռնելուց։

> Իրոք. Ի՞նչ է իմ դործը, Եթե ոչ ջոկել

Ոչ Թե կեղծիթը ճշմարտությունի**ց,** Այլև տարրերել սուտը կեղծիթից, Ճիշտը՝ ճշմարտից և ճշգըրիտից, Գութը՝ խղճալուց...

(1, 470)

Պ. Սևակի համար գեղագիտական սկզբունք էր կյանքի պրոզայիկ թվացող երևույթները պոեզիա բերելը։ Ավելին, հաճախ նա կյանքի «պրոզայիկ»—«ոչ էսթետիկական» երևույթները նկատելիորեն երգիծական երանգով է նաև մտցնում բանաստեղծության մեջ՝ ընթերցողի ուշադրությունը գրավելու, նրան իր անակնկալով սթափեցնելու հատուկ մտադրությամբ։

ակնարկվել Պ. Սևակի բանաստեղծությունների, կոնկրետ դեպքում «Մարդը ափի մեջ» շարքի ձգձգվածության՝ մասին, նկատի ունենալով նրանց երկարությունը։ Պ. Սևակի բանաստեղծությունները երկարաշունչ են, մի հանգամանք, որ առիթ է տվել նրան նաև Համարելու «բանաստեղծական խառնվածքով էպիկ»։ Երկարաշնչությունը ձգձգվածություն չէ։ Բան**ն** այն է, որ Պ. Սևակին չի բավարարում տվյալ երևույթը, առարկան, մարդկային հոգու այս կամ այն շարժումը մի պատկերով բնորոշելը, միայն մեկ կողմից դիտելը։ Նա հաճախ չի էլ ուզում լակոնիկ լինել. շռայլ է բառերի, ռիթժերի ու Հանգերի մեջ. տողերը Հոսում են, պատկերները, համեմատությունները հաջորդում են իրար, և ռիթժերի, հանգերի, զուգորդումների Հոսքը այն տալավորությունն է թողնում, թե բանաստեղծը կարծեք թե ցուցադրում է բառի վրա իշխելու, բանաստեղծական ուգած ձևը ազատորեն կառավարելու կարողություն, Եվ դա իսկապես այդպես է։ Բայց այդ բոլորը ինքնանպատակ չեն։ Իր ասելիքը տեղ հասցնելու, ընթերցողին իր պատկերացումների, ըմբռնումների ճշմարտացիության մեջ համոգելու նպատակով բանաստեղծը ոչ միայն նույն հրևույթը վերաշրջումների է ենթարկում, այլև չի խուսափում միևնույն բան-միտքը տարբեր Հնչերանգներով կրկնելուց, որը ձգձգվածության տպավորություն է թողնում։ Սա

պատահական երևույթ չէ, այլ սերտորեն կապված է Պ. Սևակի՝ իբրև բանաստեղծի էության Հետ։ Ներհակ մտորումների ու տա֊ րուբերումների, կասկածների ու վարանումների, Հաստատումների ու ժխտումների, ինքնաշրջումների այեկոծության մեջ, կարծեք Թե կորցնելով Հավասարակշռությունը, բանաստեղծը ոչ մի ձևական արդելքի առջև կանգ չի առնում՝ իր միտք-մաորումը ամբողջ մերկությամբ, իր ապրումը՝ ամբողջ լրիվությամբ, իր ցավը՝ ամբողջ խորությամբ պատկերելու Համար։ Երևույթները, իրերը իրենց բոլոր կողմերով ու վերաշրջումներով պատկերելու, սեփական ապրումների, Հույզերի, խոհերի բազմազա֊ նությունը և ինընաշրջումները արտահայտելու հակումով Պ. Սևակի պոեզիան ընդհանրապես, «Մարդը ափի մեջ» շարքը մասնավորապես հիշեցնում է «Մատյան ողբերգության» պոեմը։ Ինչպես Նարհկացու «Մատլան»-ում, այնպես էլ Պ. Սևակի պոեզիայում ավելորդ թվացող այս կամ այն պատկերը, Համեմատությունը, արտահայտությունների ամբողջ շարքը նույնական կրկնություններ չեն, այլ տվյալ ապրումի, Հույզի, խու՞ի դիտում մի այլ կողմից, մի այլ տեսանկյունից՝ նրա միջից առավելագույնը դուրս Հանելու, նոր երանգներով Հնչեցնելու *Տամար։* 

«Մարդը ափի մեջ» շարթում Պ. Սևակը համարձակորեն շեղվել է հետպատերազմյան տարիներին մեր պոեզիայի հաժար ավանդություն դարձած բանաստեղծական կեղծ պայմանականություններից ու հնարանջներից, կաղապարվածության դեմ դնելով իր անկաշկանդվածությունը, ոչինչ չասող, մաշված պատկերների ու համեմատությունների, պատրաստի մակդիրեների դեմ՝ իր անսովոր փոխաբերությունները, կենդանի պատկերներ, համեմատությունները։ Շարջի բանաստեղծություններում շատ պատկերներ, համեմատություններ կապված են ժողովրդի կյանջին, կենցաղին, հիմնված են ժողովրդական զանգվածների անցյալ և ժաժմանակակից հոգևոր ու կենսական փորձին։

Պարույր Սևակի որոնումները բանաստեղծական ձևերի, արտահայտչամիջոցների, խոսքի, բառի ասպարեզում բնավ չէին հանդում սոսկ ձևական հնարանքների մշակման կամ, ինչպես դիտվել է, «բանաստեղծական ստիլյագության»։ Դա բանաստեղծության ջղերի զարգացում էր մեծ ծանրություններ արձրացնելու համար։ Իր բուն էությամբ պարզ բառը «Մարդը ափի մեջ» շարջում շատ հաձախ Թևավոր խոսքի ուժ է ստանաւմ («Խոստանում եմ»՝ «Խոստանում եմ պարապ մնալ **Եվ** կամ տրվել խաղ ու սլարի, քան Թե դառնալ ագիտատոր վնասակար գաղափարի», «Աղաչում եմ»՝ «Աղաչում եմ.— Մի՛ վախեցեք անկեղծ խոսքից. Անկեղծ խոսքը չի սպանում, Փակ խոցեր է միայն բանում», նույն ձևով՝ «Ծախում-առնում-բաշխում եմ», «Հիանում-հրճվում եմ» և այլն)։

նթե հետևելու լինենք «Մարդը ափի մեջ» չարքի պատկերը հիմնականում կառուցված է փոխարերության սկզբունքով։ Բայց յուրաքանչյուր փոխարերություն լցված է օբյեկտիվ բովանդակությամբ, Լինելով միշտ ինքնատիպ, այդ փոխարերությունները խոսում են ոչ միայն բանաստեղծի աշխարհազգացողուները խոսում են ոչ միայն բանաստեղծի աշխարհազգացողության, աշխարհի ու երևույթների նկատմամբ նրա հայացքի բնութագրումներ են, արտահայտում են երևույթների ու առարդաների բնական հատկանիշները։

*ԵԹԽ մալարվել*՝ այն տուղար հման, որ կանաչում է ծառի փչակում... **ծքե հ**ն#արկվել՝ ինչպես երակը արյան մղումին, *ԵԹԽ ա*ւզարկվել՝ աստղերից հկած պայծառ լույսի՞ պես. *Եթե քողարկվել*՝ ապա հույրի՝ պետ. **Եթե ըն**դգրկվել՝ զորասլունի մեջ, որ սաթկացած երկեր է փրկում և ոչ 66 մարդկանը լեզվից է զրկում. *Եթե վիճարկվել*՝ վիճարկվել **իրրև խոր Հշմաբաությ**ուն. Ու հ**թե պ**արկվել՝ տագետալի ժամին ահազանգի պես։ (I, 869)

Ինչնատիպ պատկերների, համեմատությունների, փոխաբերությունների ետևում մշտապես կանգնած է ժամանակակից մարդը, և դրանք բոլորը ծառայում են նրա բնավորության, հոգեկան ու մտավոր աջխարհի բացահայտմանը։ Մենք տեսնում և զգում ենք բանաստեղծի անկրկնելի հայացքը և միաժամանակ համակվում բանաստեղծական գյուտերի հուզական-իմաստային ուժով։ Դրա համար էլ Պ. Սևակի շատ արտա**հայտու**-Թյուններ, տողեր մեզ համար դառնում են Թևավոր խոսքեր։

«Իմ ստեղծագործական որոնումները,— գրել է Պ. Սևակը, կապում են Մայակովսկու, Ուիտմենի անունների հետ։ Ես, իհարկե, չեմ հրաժարվում ինձ վրա այդ մեծ անունների թողած ազդեցությունից, գուցե և դա այն պատճառով, որ ունեմ, ինչպես ինձ թվում է, ի՜մ սեփական ձայնը, ի՜մ թեման, որի զարգացմանը նրանք օժանդակում են»<sup>1</sup>։ Այսպիսի օժանդակող դեր է խաղացել նաև Ուիտմենի «Երգ իմ մասին» պոեմը «Մարդը ափի մեջ» շարջի համար, որը նույնպես յուրատեսակ պոեմ է իր՝ բանաստեղծի մասին։

«Երգ իմ մասին» պոեմում Ուիտմենը, տիեզերական երգիչ
լինելով, փառաբանում է իրեն, իր անձը, իբրև մի մեծագույն
ուժի, որպիսին երբևէ եղել է աշխարհում. «Я славлю себя и
воспеваю себя». Պ. Սևակը «Մարդը ափի մեջ» շարքում հաստատելով մարդու անհատականության սկզբունքը, լինելով անհատականության երգիչ, չի փառաբանում անհատին, առանձին
անձնավորությանը, փառաբանում է մարդուն։ Փառաբանելով
իր անձը, Ուիտմենը յուրաքանչյուրից պահանջում է նույնպիսի
հիացում ու հափշտակություն սեփական անձով։ Պ. Սևակը արտահայտելով իր անհատականությունը, իր վերաբերմունքը
ժամանակակից կյանքի ամենատարբեր երևույթների, մարդկային գործողությունների նկատմամբ, նույնն է պահանջում նաև
բոլուից։ Անհատականացնելով քնարական հերոսին, նրա պատկերացումները, համոզմունքները, Պ. Սևակը ուզում է այդպիսի
անհատականություններ լինեն նաև բոլորը։ Ուիտմենը գրում է-

Все, что я называю своим, вы замените своим, Иначе незачем вам и слушать меня...<sup>2</sup>

4. Սևակն էլ կարող էր նույնը ասել, ավելի ճիշտ ասում է՝ միայն Թե լուռ ձևով. ինչ ես սիրում եմ, դուք էլ եք սիրում, ինչը ատելի է ինձ համար՝ ատելի է և ձեզ համար։ Բայց Պ. Սևակը կարող էր նաև ասել՝ այնտեղ, ուր ես «մենք» եմ ասում, դուք կարող եք հանգիստ դարձնել «ես» և հակառակը։ Այլ խոսքով, բանաստեղծը իր «ես»-ը հավասարեցնում է ընդհանուրին։

<sup>1 «</sup>Дружба народов», 1964, № 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Уолт Уитмен, «Листья травы», М., 1955, стр. 64.

Ամերիկացի բանաստեղծը 4. Սևակի ստեղծագործական կլանքում ունեցել է երկու շրջան։ Երբ Պ. Սևակը նոր֊նոր իր առաջին քայլերն էր անում պոեզիայի մեջ, Ուիտմենը նրան գրավել է իր կոսմիկականությամբ։ Վերհիշենը պատերադմի առաջին տարիների բանաստեղծությունները, որոնցից մեկի համար էլ բնաբան էր դարձել Ուիտմենի տողը՝ «Ведь я достаточно вместителен, чтобы совместить в себя противоре-(Ալս տողի մասին Պ. Սևակի նամակներից (1948 թ.) կարդում ենք. «Դու երևի չես կարդացել Ուոլտ Ուիտմենին, ամերիկացի մեծ բանաստեղծին, Թե ոչ անմիջապես կհիշեիր նրա հրաշալի տողը»)։ Այդ բանաստեղծություններում պատանի բանաստեղծը ռոմանտիկական մեծության բարձունըներից էր նայում աշխարհին, առանձին անհատի ճակատագիրը կարծեց Թե նրան չէր հետաքրքրում, նրա աչքերի առջև մարդկությունն էր, և ընդՀանուր մարդկության անունից էր խոսում՝ իրեն պատկերացնելով ամենագոր ուժ։ Իսկ ալդ նույն ժամանակ էլ իր մտահղացումների մասին Հ. Ղազարյանին հասցեագրված նամակում գրում էր. «Ինձ առաջին հերթին կհետաքրը» քրրի համայն աշխարհի բախտր, հրկրագնդի բախտր, որ ինձ կթվա մի չնչին գնդակ տիեզերական հաստատության մեջ, մարդկանց բախտր, որպես չնչին ու դժբախտ արարածների։ Կարծես երկրի վրա կատարվող անցուդարձին կնալեմ վերերկրալին ինչ-որ տեղից, ինչ-որ Մարսից կամ Սատուրնից...»։

Եվ ահա տարիներ հետո նորից երևում է Ուիտմենը՝ գրավելով Պ. Սևակին՝ բանաստեղծական «կոպիտ», «անհարթ» ձևերի ձգտումով, բանաստեղծական քարացած ձևերի դեմ իր ըմբոստությամբ։ Երբ Պ. Սևակը ստեղծում էր փոխաբերություններով, զուգորդումներով, հակադրություններով ու համադրումներով լի իր բանաստեղծական բազմաձայն ոճը, օգտվել է աև Ուիտմենի՝ բանաստեղծական գարացած ձևերը առ հնացած գրական ավանդները փշրողի, ոճի տարրերից։

> Пусть все идеи станут явно преступными, а также все воплощения иден! Пусть любовь, что тантся в каждом, затантся совсем, иавсегда! пусть умрет или уйдет, ие родившись.

Пусть сострадание, что тантся в каждом, затантся совсем, навсегда<sup>1</sup> 1 Ուոլտ Ուիտմենի «Respoder!» (Պատասխանեցեք) բանաստեղծությունը կարդալիս, պուգորդությամբ քո մեջ Տնչում են Պ. Սևակի նույնքան ինքնատիպ տողերը.

> Քո՛զ այդ դեպքում կանայք ծնեն առանց ցավի՛, Երկրենրը պատերազմե՛ն, սակայն առանց արյան ծովի՛, Հրդեհները առանց հրի՛ Թոզ ճարակեն, Մարդիկ իրար առողջությամբ Թող վարակեն...
> (1, 353)

Ուիտմենը (և ոչ միայն նա) Պ. Սևակին սովորեցրել է «հս»ով խոսել և Թշնամանջ ունենալ «երրորդ դեմքի» դեմ։

> Я тот, кто приносит облегчение больным, Когда они, задыхаясь, лежат на спине...<sup>2</sup> 4 и п

Կարդում ենք Ուիտմենին, և նորից զուգորդաբար արձագանքում են մեր մեջ Պ. Սևակի «Ականջդ բեր ասեմ» պոեմի տողերը.

> Ծո, կարող եմ ինքս ինձ կոչել Եկած ապագա, Ես հաև քայլող հիշողություն եմ՝ Ապրող պատմություն։ (1, 442)

4*m*3°

Du նա եմ նաև, Ով հասկանում է, Թե ինչու է միշտ ավաղը լռում։ (1,469)

Սրանք, անշուշտ, տարրական օրինակներ են, և բանը առանձին բանաստեղծությունների կառուցվածքային, արտաքին նմանությունը չէ, որ կարող է հաճախ բոլորովին պատահական լինել. կարևորը սկզբունքներն էին, ոճի խիզախ նորարարությունը, Ուիտմենի նման Պ. Սևակն էլ մերժում է բանաստեղծական կեղծ պայմանականությունները, բանաստեղծության

<sup>1</sup> К. Чуковский, «Мой Уитмен», М., 1966, стр. 173-174.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> У. Унтмен, «Листья травы», стр. 89.

կանոնականացումը և պոնզիայի մեջ մտցնում մինչ այդ պրոզայիկ համարվող Թեմաներ, երևույթներ։ Եվ նրա կատարածը անհասկանալի ու անընդունելի պիտի լիներ նրանց՝ «ծեր ծնված երիտասարդների կամ երիտասարդ ծերերի» համար, ովքեր «ստեղծագործում» են մատների վրա ոտանավորի վանկերը հաշվելով, կամ բառարանները թերթելով, որպեսզի իրենց հանգերի համար այնտեղից հարմար բառ քաղեն և «զարմացնեն» իրենց «լեզվաիմացությամբ», ովքեր բանաստեղծական տոհմածառ չունեն կամ ընդամենը... տնփեսայություն են անում։

«Ճշմարտությունը,— գրել է Պ. Սևակը,— պետք է սիբել պատանեկան սիբով, ուստի և ամենուրե՜ք, բոլո՜ր դեպքերի մեջ ու բոլո՜ր դեմքերի վրա փնտրել նրա կերպարանքը։ Բանաստեղծը միայն այսպես կարող է դառնալ խոսափող՝ ոչ թե հաղորդավար-դիկտոբի պես, այլ խոսափող ժողովրդի և դարաշրջանի։ Իսկ ժողովուրդը մարդկանց ինչ-որ խմբակ չէ, ոչ էլ դարաշրջանը՝ օրերի անցողիկ հրամայական»<sup>1</sup>։

«Մարդը ափի մեջ» շարքը դարի զավակի՝ ճշմարտությամբ ու անկնղծությամբ վարակող խոստովանություն է «ժամանակի ու իր մասին», բանաստեղծական ինքնայրման, քաղաքացիա֊ կան լայն շնչի արտահայտություն, և ստեղծագործական, նոր խիղախումների մի ինքնօրինակ մեկնակետ է դարձել Պ. Սևակի համար։

## ԱՆԼՌԵԼԻ ԶԱՆԳԱԿԱՏՈՒՆ

1957 թվականին դարձյալ Մոսկվայում սկիզբ առավ ստեղծագործական խիզախման հորդառատ մի գետ՝ «Անլռելի զանգակատուն» պոեմը, «իրրև աղատագրություն, իրրև թոթափումն այն ապրումների ու խոհերի, որոնք տարիներ շարունակ ավտոմատիկ առնետների նման կրծել էին իմ հոգեպատերը» (ինքնակենսագրություն)։

Հայ ժողովրդի մեծագույն ողբերգության՝ 1915 թվականի՝ Խղեռնի և Կոմիտասի ողբերգության թեման ուսանողության տարիներից սկսած մտատանջել է Պ. Սևակին։ Եղեռնի թեմայի առաջին ուղղակի արծարժումները մենք տեսանք «Մեռածները

<sup>1 «</sup>Սալաթ-Նովա», էլ 862—368։

հրամայում են» դրամատիկական հատվածում։ Հետադայում «Անմահները հրամայում են» գրջույկի «Մեր բախտը» շարքում նորից են հնչում պատմական ճակատագրի բերումով մեր ժողովոդի երկփեղկվածության-բաժանվածության, եղեռնի ու վերածնության նվագները։ Այսպես, «Մասիսները (1946) բանաստոնըության մեջ կարդում ենջ.

Դարեր ի վեր այդպես բզկըտեցին նրանք, *ելեցին մեր հողը, մեր հայրենին,* Առան մեր օջախից անձողներ ու կրակ, Այրեցին մեր տունը նույն այդ հրով, Եվ նույն Հրդեհների— որպես կուռջի առաջ--Գլխատեցին նրանք մեր Հայրերին, Երկիրը դարձնելով մի անտերունչ այրի... Բայց վերջում էր բախտը պահել սարսափելին. Վերջում արևելյան մի բռնակալ <del>Բավական չէ նրա բարիքները տիրեց,</del> Բավական չէ նրա բորը արյունը հագավ, Իրրև սուլ**քանական բորբ ծ**իրանի,---Մի գիջեր էլ հանկարծ՝ Նևջող ներբինու պես կեսդիշերին զարβնած 0շարակի, օ՞, ոչ— ալ արյան ծարավից,— Ուդեց մորթել ողջին, ջարդել և սպանել... (1, 36-37)

«Մասիսներ» բանաստեղծության այս Հատվածներում արտահայտված բնութագրումները, փոփոխության ենթարկված, մտել են «Անլռելի զանգակատան» մեջ («Դարեր ի վեր վառում են մեզ, Այրում են մեզ, Դարձնում՝ մոխիր», «Դարեր ի վեր Մարմինը մեր, Մարմինը մեր խեղճ ու տոկուն Հիսուսի պես չարչարեցին» և այլն)։

Կոմիտասյան Թեման Գ. Սևակը առաջին անգամ փորձել է բանաստեղծականացնել 1949 Թվականին, Կոմիտասի ծննդյան 80-ամյակի առթիվ։ Դա մի փոքրիկ ոտանավոր է՝ «Օվս երկու տասնյակ տարի» վերնագրով, որտեղ բանաստեղծը իր ապրում-ների արտահայտման հիմք է դարձրել այն միտքը, որ երկու տասնամյակ հետո կնշվի մեծ երգահանի 100-ամյակը։ Մյուս բանաստեղծությունը, որ նվիրել է Կոմիտասին, հայտնի չտրս տողն է՝ գրված 1956 Թվականին, որը «Անլռելի զանգակատան» երկրորդ հրատարակությունը բացող էջում դրված է բանաստեղ-ծի ինքնագրով.

Նորից երգում-մորմոթում է աստվածային Կոմիտասը, Կախարդում է ու մոգում է աստվածային Կոմիտասը... Ամենամե՛ծ դու նահատակ, ամենահա՛յր, ամենահա՛յ, Գինու կարասն՝ ուրիչներին, մեզ հերիք է թո մի Բասը...

Այս ամենը քիչ էին արտահայտելու այն ցավն ու մորմոքը, որ բանաստեղծն ապրում էր ամեն անգամ 1915 թվականը հիջելիս, և այն անսահման սերը, որ ուներ Պ. Սևակը Կոմիտասի ու նրա երգի հանդեպ։ Դա սեր չէր միայն, ա՛յլ պաշտամունք, որ պահեց բանաստեղծը ամբողջ կյանքում։ «Իմ գիտակցական ողջ կյանքում ես եղել եմ նրա (Կոմիտասի) ճետ, եթե կարելի է ասել՝ նրա մեջ, ինչպես բջիջը մարմնում, և այդպես էլ կգնա մինչև այն օրը, որ «վախճան» է կոչվում՝»,— բանաստեղծն այսպես է արտահայտել իր սերը Կոմիտասի հանդեպ։

Կոմիտասը ամենուոեք եղել է նրա հետ՝ հայրենի գյուղում Թե Երևանում, Մոսկվայում Թե մի ուրիշ տեղ, օտարների Թե մտերիմների շրջապատում, ուրախության Թե Թախիծի ժամերին, ընկերական հավաքույթների ու հանդիպումների Թե հարսանիք-խրախճանքների ժամանակ, առանձնության ու մենակության մեջ Թե սիրո հափշտակության պահերին։ Սիրում էր կոսիտասյան երգը և երգում էր այնպիսի մի ներշնչանքով ու ոգեվորությամբ, որ օտար մեկի կամ լսողության նշույլ իսկ չունեցողի մեջ կարող էր արյան եռք առաջացնել։ Այդ սերն ու պաշտամունքն էին, որ հետո պիտի ծնունդ տային ու անափ հուզաեկանությամբ լովեին այս տողերի մեջ.

Դու սջեմիդ սևերում,
Մինչդեռ քո լույս մատներից
Մորանք առան շող շիթեր։
Եվ ինչ երկար դարերով
Քո ժողովուրդն էր կիտել
Նո՛ւշ-նմո՛ւշ, հա՛տ առ հա՛տ,
Դու լիարուռ-լիառատ
Շա՛ղ տվեցիր աշխարհում,
Որպես մի նոր վաշխառու,
Որ տվածի փոխարեն
Բարձրը շահ է պահանջում
Հիացմունքի շող արև՛,

(İV, 187—138)

<sup>1</sup> chmpachs, 1969, M 11.

Մոսկվայում ապրած տարիներին ստեղծել էր կոմիտասյան ձայնապնակների մի հարուստ հավաքածու, որպեսզի ուզած ժամանակ, այսինքն ամեն օր, կարողանար լսել Կոմիտասի երգը. դողդողում էր այդ հավաքածուի վրա՝ հանկարծ որևէ բան չպակասի՞...

Մոսկվայում սովորող Հայ ուսանողները Պարույր Սևակից են առել Հայաստանի ու Երևանի կարոտը, հայ երգի կարոտը, իսկ շատ-շատերն էլ (Թե Մոսկվայում, Թե Երևանում) նրա միջոցով ու նրա շնորհիվ են կապվել ու սիրել կոմիտասյան երգը։ Պատ-մում են, որ Մոսկվայում հիվանդ ժամանակ խնդրել է իրեն բերել Կոմիտասի նկարը։ Պատմում են նաև, որ դարձյալ Մոսկվայում, ձմեռային մի գիշեր, երբ փոքր-ինչ րարձրացել է տրամադրությունը, հավաքել է հայ ուսանողներին, դուրս եկել փողոց ու նրանց հետ սկսել է... պարել ձյան վրա։ Պարը տաքացել է, վերածվել շուրջպարի, իսկ ապշած անցորդները դար-ձել են հանդիսականներ՝ մոռանալով ցուրտը.

Մինչ պարեկը
Ձմոան պաղած հողն է— թը՛կ-թը՛կ— այնպես դոփում,
Մեխ է կարծես այնտեղ խփում՝
Իր ոտքերո՛վ, ոչ թե մուրճով.
Մինչ պարեկի ուսերը, տե՛ս, պար են պարում
Իր իրանից ու ոտքերից ասես անկախ ու ինքնավար,
Հոնքերն, ահա՛, պար են դալիս իրենց համար՝
Կամ շինելով, կամ քանդելով երկու կամար,
Պար են դալիս աչքերն՝ անջատ,

Դաստակը՝ ջոկ Թաβն՝ առանձին, Ծունկը՝ ծաված, Իրանը՝ ձիդ, Գլուխն՝ ուղիզ Դոկ վիզը՝ Թեջ։ Բոլորն՝ անջատ և առանձին, Բայց և այնպես՝ բոլորը մեկ:... (17, 123)

Կոմիտասով ու նրա հրգով այսքան լցված, մայր ժողովրդի ճակատագրով մշտապես մտահոգված հոգին չէր կարող չժայթքել օրերից մի օր։ «Իմ ամբողջ կյանքում,— խոստովանել է Պ. Սեվակը,— ես մտքիս մեջ գրել եմ «Զանգակատունը», գբել եմ պանազան «ձևերով»՝ իբրև վեպ, իբրև վիպակ, իբրև ուսումնասի-

րություն, իրրև Հոդվածների շարք, իրրև ողբերգություն կաժ դրամա, ես գիտեի, որ դա մի օր պիտի գրվի»<sup>1,</sup> Իսկ իր ինքնակենսագրության մեջ բանաստեղծը գրել է, «Իմ գիտակցական ամբողջ կլանքում ես տառապել եմ, եթե կարելի է ասել, կոմիտա֊ սասիրությունից։ Իմ ազգի մհծագույն զավակներից մհկը, որին բնությունը օժաել էր այն ամենով, ինչի համագումարը րոշվում է «հանձար» կարձ բառով, ծնվել էր ամենաբախտավոր և ամենադժբախտ աստղի տակ։ Բոլորովին որբ, մայրենի լեզուն համարլա Թե մոռացած, միայն ձայնի (նաև որբուֆյան) շնորհիվ Էջմիածնի ձեմարան ընկած, ուստի և կուսակրոն դարձած, իր Հավետ լուսեղենությունը մշտնջենական սևերի մեջ պարփակած այդ մարդակերպ ոգին ի վերջո իսկապես էլ ոգեղենացավ. ականատես այն ցեղասպանությանը, որի առաջնությունը գերմանական ֆաշիստներին չի պատկանում, այլ օսմանյան թեուրքերին, Կոմիտասը խելագարվեց 1915-ին և ամբողջ 20 տարի ապրեց փարիզյան հոգերուժարանում՝ իրրև անթաղ մեռել, իրրև անփուտ սրբություն։ Գրել Կոմիտասի մասին հավասարագոր էր գրել հայ ժողովրդի վերջին հարյուր տարվա պատմությունը՝ ժո֊ ղովրդի կչանքով ու երազանքներով, կենցաղով ու գոլամարտով, հրգով ու լացով, հվրոպական դիվանագիտությամբ ու թուրքական բարբարոսությամբ, ազդագրությամբ ու ազգագիտությամբ, **անցյալով ու ապագայով»** ։

Իսկ այս բոլորը գրելու համար անհրաժեշտ էր նախ իմա֊ նայ։

Կոմիտասի Թեման ոչ միայն մշտապես զրաղեցրել է Պ. Սեվակին, այլև բանաստեղծը մշտապես նախապատրաստել է
«Անլտելի զանգակատուն»-ը։ Բանն այն է, որ իրեն զբաղեցրած
հարցերի պատասխանները որոնելու մտահոգությամբ բանաստեղծը «Զանգակատան» ծնունդից առաջ, տարիներ շարունակ,
այնպիսի «սև աշխատանք» է կատարել, որը որեէ խոսքով անհնար է բնորոշել։ Այս իմաստով բավականաչափ ճիշտ էր կռահել «Զանգակատան» ոճական առանձնահատկությունները վերլուծողը, դրելով. «Պոեմի ամենաարագ ընթերցումը ցույց է տալիս, որ բանաստեղծը սկզբնապես երկնել է իբրև գիտնական և
այս վերջինիս նման մտքով թափանցել է մեր խոսքարվեստի
թաքուն խորքերը, իսկ հետո այդ պեղված նյութից արվեստա-

<sup>1 «</sup>Սովհատկան դրականություն», 1971, № 2։

գետի նրբազգացողությամբ վերցրել է բարին ու գեղեցիկը։ Եթե մեր այս դատումը սխալ է, ապա պետք է ենթադրել, որ բանաստեղծը տարիներ շարունակ ներծծել է ժողովրդական երգի ու խոսքի ազնվագույն հյութերը, ինչպես մեղուն է ներառնում ծաղիկների մեղրահյութը»<sup>1</sup>:

«Զանդակատան» ստեղծողը, Թեկուզ միայն Մաշտոցի ու Կոմիտասի կատարածը կողջ-կողջի բերելու համար, նախ պիտի լավ իմանար հայ ժողովրդի պատմությունը (և գիտեր), հատկապես պոեմի ընդգրկած ժամանակաշրջանի պատմությունը՝ կապված նույն ժամանակաշրջանում աշխարհում կատարվող քաղաքական անցուդարձերի հետ։ Բայց դա շատ քիչ էր։ Անհրաժեշտ էր խորապես յուրացնել հայ մշակույթը և նրա այն մասը, որ առնչվում է երգին ու երաժշտությանը։ Կարողանալ շողարձակել հայոց լեզվի գանձերը՝ գրական հայերենը, գրաբարը, արևմտահայերենը, ժողովրդական խոսվածջները։ Եվ այդ ամենը

Նախ՝ կարդացել է Հրապարակի վրա եղած այն ամենր՝ ուսումնասիրություն թե Հոդված, Հուշ թե ավանդություն, ինչ կապված է հղել Կոմիտասի անվան **հետ։\«Ա**նլռելի զանգակատան» մեջ դեպքերի, իրադարձությունների^ նկարագրու9յուն, թվական տվյալներ չկան, պատմական քրոնիկան Համարյա բացակալում է։ Եվ միամիտ ընթերցողին կարող է թվալ, թե պոեմում այդ կարգի հիշատակումները ոչ Թե մանրակրկիտ ուսում*նասիրության արդյունք են, այլ պարզապես* ընդճանու<del>ւ</del> տեղի\_ ներ։ Մինչդեռ բանաստեղծը անցյալ դարի 70-ական Թվականներից մինչև 1915 Թվականը Հայ ժողովրդի ճակատագրի հետ կապված դեպքերն ու իրադարձությունները ուսումնասիրել է խստապահանջ պատմաբանի նման և կազմել ժամանակագրական ցանկեր։ Եվ Հագիվ Թե այդ ժամանակաշրջանի Հայ ժողովրդի պատմությանը քաջատեղյակ որևէ պատմաբան խարողանա պոեմում ցույց տալ Թեկուզ և մեկ փաստ, ավելի ճիշտ արձագանք այնպիսի փաստի, որը տեղի ունեցած չլինի կամ՝ առաջ ու ետ տարված լինի։ Հատուկ ուշադրություն է դարձրել Արևմտյան Հայաստանի գավառների, շատ Հաճախ գյուղերի, լիռների, գետերի, լճակների տեղադրության վրա, կազմել նրանց ցանկերը՝ տարբեր աղբյուրներից քաղված նկարագրություններով։ Ձի բա-

և «Սովետական գրականություն», 1963, № 1 (Վ. Առաքելյան, «Անլռելի զանգակատան» ոճական առանձնանագիռթյունների մասին)։

<sup>10</sup> Ա. Արիստակեսյա**ն** 

վարարվել հայ գյուղացու կենցաղի իր իմացությամբ, այլև գրավոր ու բանավոր աղբյուրներից կենցաղային նորանոր մանրամասների մասին տեղեկություններ է հավաքել։ Նույնը վերաբերում է գյուղական աշխատանքային գործիքներին։ Աշխատանքային շատ գործիքներ նկարագրել է՝ իրենց մասերով, հարանք դրանց հետ կապված առածներն ու ասացվածքները։ Պատկերացում տալու համար բերենք միայն մի օրինակ իր նըշումների տետրից։ «Անիվ» անվանը հետևել են այսպիսի նշումեներ. «Անիվի միջին մասը կազմում է գունդը, որ ծակ է. այս ծակի մեջ է մտնում լիսեռի ծայրը։ Անիվի շուրջանակի շրջափայտերից, որոնք կոչվում են հեվանք։ Հեցը դնդի հետ միացված է շառավիղներով կամ ճաղերով։

Ատամնավոր անիվի հեցը կտրտված է ատամնաձև, ինչպես ժամացույցինը»։ Եվ սրանից հետո՝

- «—Որքան անիվը վատ է, այնքան աղմուկը շատ **է**։
- Կառջի V անիվ— միանգամայն ավելորդ իր կամ մարդ։
- Բախտի անիվ կ այլն»։

Այս նշումից է կարծեք ծնունդ առել սայլի առարկայա֊ կան ու խոսուն հետևյալ պատկերը, միայն ու թե գրական ան֊ վանումներով, այլ ժողովրդական (կունդ, սռնի).

> Սայլը բեռնարարձ՝ Սանր խրձերից խղճուկ ճռռալով՝ Անիվի կունդից իր մաշված առնաւ Քիքն է մերք հահաւմ Ու մերք՝ ետ տանում, Ազաւրի փոշում, լարձունքի նման, մազուք ծորալով։ (17, 47)

Ժողովրդական խոսջը, բառ ու բանը մանկությունից լսած ու սեփականացրած բանաստեղծը «Ազգագրական Հանդես»-ի համարներից և այլ աղբյուրներից դուրս է գրել տասնյակ հար-յուրավոր առածներ ու ասացվածջներ, բառարաններից, գիտա-յուրավոր առածներ ու ասացվածջներ, բառարաններից, դիտա-յուրավոր առածներ ու ասացվածջներ, բառարաններ է նույնջան հա-րադիրներ, կենդանի ժողովրդական խոսջի դարձվածջներ՝ իրենց հոմանիշներով, հաձախ տալով նաև ռուսերեն համապատաս-խան ձևերը (վերջինս արել է, ամենայն հավանականությամբ, Գորկու անվան գրական ինստիտուտում իր Թարգմանիչ-ուսա-նողներին բացատրելու և սովորեցնելու համար)։ Ծոցատետրե-

րից մեկում միայն աչք բառով կազմել է կամ զանազան գրքերից, հանդեսներից դուրս է գրել երկու հարյուր հարադիր, ասացվածք ու դարձվածք։ Եվ ընդհանրապես առանձնահատուկ վերարերմունք է ունեցել մարմնի տարբեր մասերին (լեզու, ականջ, գլուխ և այլն) վերաբերող արտահայտություններին ու դարձվածքներին, կազմել դրանցից շատերի ընդարձակ ցանկերը։

Ինչ վերաբերում է ժողովրդական երգին, արդեն ասվեց, Թե
ինչպիսի սեր է ունեցել բանաստեղծը նրա նկատմամբ։ Բայց
լսելը, երգելն ու սիրելը չեն խանգարել, որ Պ. Սևակը դիմի Տադարաններին ու Երգարաններին՝ յուրացնելու ժողովրդական երգերի կառուցվածքը, խորամուխ լինելու նրանց էության ու արդեստի առանձնահատկությունների մեջ։ Իսկ հայ հոգևոր երգը,
որ ժառանգականության բերումով, երբեմն-երբեմն հնչել էր
տիրացու հոր և հորեղբայրների շուրթերից, համալսարանական
տարիներից եղել է Պ. Սևակի ոչ միայն հետաքրքրությունների,
այլև ուսումնասիրության առարկան։ Խորապես պատկերացրել
է հոգևոր երգի տեսակները, նրանց կատարման-արարողության
ժամանակներն ու ձևերը, իմացել շարականներից շատերի եղանակները, բավարար գիտելիջներ ձեռք բերել «բրածո և քարացած» խազերի մասին։

Շիրմաքարե՜ր, շիրմաքարե՜ր, շիրմաքարե՜ր, Եվ մամուռի ու փոշու տակ՝ **շիրմագ**ըրե՜թ, Եվ ի՜նչ խոսուն շիրմագրրեր.**—** Արծիվ, Ադավնեկ, Քազե, Վարուժնակ, **Տանուտ**բակ, Ծիծեռն ու Տիբոցի ձագ. Ցուրաքանչյուրը ինչպե՞ս է ձախրել, Ես[ո՞ւր 🕏 իջել, ինչպիսի՞ Թևով... Աղաչանք, Հիվանդ, Տժգույն ու Լալ**կան**. 8 ուրագանչյուրը ինչպե՞ս է տախրել, Muzyha հառալել, լացել ի՞նչ ձևով... Դաբրինն ու Երկաթ. Ինչպե՞ս էր գնգում *Ի*նչպիսի^ սալի, Ինչպե՞ս էր մարդու հոգին պար աժում... Հովիվ ու ոչխար. Ո՞նց էր շեկշնկում, Mնչ քար ու սարբի՜, Mbչ շշուկով էր նռար արածում...

Խազեր Զայն ուժի. Աստված չի՛ Հուչի... Խազեր Բանալի Ի՞նքդ ման արի... Խազեր Կոչական ու կետադրող Մի Հուսահատվիր, Կարո՜ղ ես, կարո՜ղ... (IV, 27—28)

Փ. Սևակը ևս անընդժեջ փնտրել ու որոնել է, մինչև որ գըտել է բանալին ու սկիզբ դրել «Զանգակատան» համազանգերին
ու ղողանջներին։ Իսկ սկիզբը դրվեց... «...Մոսկվայում, մի
սարսափելի սառնամանիջային օր։ Նոր էի վերջացրել իմ «Մարդը ափի մեջ» ժողովածուն (խոսքը շարքի մասին է—Ա. Ա.) և
հարյուրավոր ծխախոտներ ծխելուց հետո դուրս էի եկել սառնամանիջի մեջ մի բաժակ գարեջուր խմելոււ Եվ աղմկոտ, կեղտոտ, ցուրտ, ծխաշատ գարեջրատանը, հեռավոր Մոսկվայում,
հանկարծ ռադիոյից հնչեց կոմիտասյան երգը։ Ինձ համար
ամեն ինչ պարզվեց մի վայրկյանում. պարզվեց նախ՝ վերնագիրը՝ «Կոմիտասյան համանվագ», հետո՝ «Հայոց երգարան»,
հետո՝ «Զարմանալի զանգակատուն», հետո՝ «Անլռելի զանգահատուն»¹։

Իսկ այդ օրը հղել է 1957 Թվականի սեպտեմբերի 11-ը։ Տուն դառնալով բանաստեղծը անմիջապես Թուղթ ու գրիչ է առել ու կատարել առաջին սևագրությունը. «Հայոց երգարան» վերնագրին, «Կոմիտասի անմեռ հիշատակին» նվիրումին հետեվել են՝

> Գո՞ւ վարդապետ.— Վենափառև եր գու...

Հոկտեմբերի 1-ին գրվել է այն մասը, որ հետագայում գարձավ պոեմի սկիզբ.

> Հազար ութ հարյուր վաթսունինն թվին Հայոց այդիներն ի՞նչ բարիք տվին... և այլն։

«Անլռելի զանգակատունը» (7725 տող է եղել նախապես) ավարտել է 1958 Թվականի նոյեմբերի 21-ին։ Ավելի ջան մեկ

<sup>1 «</sup>Սովհատկան գրականություն», 1971, » 2։

տարի, և մտքի ու հոգու, զգայարանների ու ջղերի ինչպիսի աներևակայելի լարում, արյան ինչպիսի եռք, ոգեշնչման ու ներշընչանքի ի՞նչ անկրկնելի վայրկյաններ է ապրել բանաստեղծը, մաքի ի՞նչ Թռիչքներ է ունեցել, ի՞նչ հուշեր ու զուգորդումներ են արթնացել նրա մեջ։ Քանի՜-քանի անքուն դիշերներ է անցկացրել նա՝ վերապրելով խոյանքի ու անկման, բերկրանքի ու վշտի, տխրության ու սփոփանքի, վայելումի ու տառապալից տաժանքի, հույսի ու հիասթափության, վստահության ու վարանման, Հաղթանակի ու պարտության, պայծառատեսության ու մխագնման, նահանջի ու վերընխացության այն բոլոր ոլորապտույտ Հանապարձներն ու կեռմանները, որ անցել է իր հերոսը, նրան ծնած ժողովուրդը՝ «ցալգալույսի համազանգից» մինչև «հղհռնի համազանգ», մինչև «ահագնացող արձագանք»։ Հառաչանքի քանի՞ աղաղակ, ցնծության ու ցասումնալից բողոքի քանի՞ ձիչ են արձակվել նրա շրԹունքներից, իրեն խեղդող քանի՞ Հանգույցներ է քանդել բանաստեղծը, մինչև որ ձև ու տեսը, ոգի ու շունչ է տվել տարիներ շարունակ իրեն հետապընդած նյութին։ Եվ այս ամենը կատարվել ու «Անլռելի զանգակատուն» է ստեղծվել «չորս մետրանոց սենյակում, որտեղ սեղան դնելու տեղ էլ չկար»։

«Սայաթ-Նովա» մենագրության մեջ Պ. Սևակը գրել է. «Սայաթ-Նովան՝ ըստ էության լինելով գտարյուն բանաստեղծ՝ բնավ էլ բանաստեղծ չէր ըստ պաշտոնի և կենցաղի։ Նա չգիտեր էլ, *թե ինչ ասել է գրասեղան, էլ ո՞ւր մնաց Թե աշխատասենյակ*։ Իր խաղերից շատ քչերը նա գրած կլինի՝ նույնիսկ ծնկի վբա»<sup>լ</sup>։ Այս ընդգծված «ծնկի վրա»-ն և բացականչականով ասված «էլ ո՜ւր մնաց աշխատասենյակը» ոչ այլ ինչ են, քան սեփակա<mark>ն</mark> կենսագրության, կենցաղի ճշմարտացի ու իրական անդրադարձում։ «Չորս մետրանոց սենլակում» և «ծնկի վրա» են ստեղծվել և՛ «Մարդը ափի մեջ» շարքը, և՛ «Անլռելի զանգակատունը», և՛ «Երգ հրգոց» պոհմը, և՛ ուրիշ գործեր։ Ավելին, երբ 1958 թվականին ծնվել է միջնեկ որդին, Պ. Սևակը, որ ծխում էր մոլհգնորեն, ստիպված է, լինում Հաճախ աշխատել ոչ Թե այդ «չորս մետրանոց սենյակում», ուր ավելացել էր նորածնի օրորոցը («Գովերգում եմ ես այն մորը, որը ծնում և չի հոգում, **թե** ո՞ւր պիտի տեղավորի առանց այն էլ նեղ սենյակում նորածընի

<sup>1 «</sup>Սայաթ-Նովա», էջ 160։

օրորոցը»), այլ... միջանցչում և նավթավառի ազոտ լույսի ատկ։

Մեկ տարում կատարած աշխատանթի պատկերը ավելի ամբողջական դարձնելու համար նշենք նաև, որ պոեմին զուգըն-Թաց գրել է մի շարք բանաստեղծություններ, «Օրգ երգոց» պոեմի առաջին երեք գլուխները (1957 թ. դեկտեմբեր), ավարտել է Մ. Լերմոնտովի «Դև»-ի թարգմանությունը, թարգմանություններ կատարել վրացական պոեզիայից (Գ. Տաբիձե, Ռ. Էրիսթավի, Ալ. Ճավձավաձե և ուրիշներ)։

«Անլռելի ղանգակատուն» պոեմը նվիրված է մեր ժողովրդի համար վաղուց ի վեր խորհրդանիշ դարձած անմահ Կոմիտասի կյանքին և նրա գործի պատմական ու ժամանակակից նշանակությանը, ինչպես նաև հայ ժողովրդի համար ձակատագրական դեր խաղացած պատմական այն ժամանակաշրջանի անցուդարձերի գեղարվեստական իմաստավորմանը, որ համընկել է Կոմիտասի կյանքին։

Այսպիսի մեծ խնդիր դնելով իր առաջ, Պ. Սևակը լուծել է բանաստեղծական մի շարք հարցեր, որոնք առնչված են եղել իր մտահղացմանը և վերաբերում են ինչպես հերոսի կերպարի մարմնավորմանը, այնպես էլ պոեմի ժանրին առհասարակ։

Պոեմի հենց սկզբում բանաստեղծը հայտնի է դարձնում, Թե ինքը ի՜նչ ուղղությամբ է գնալու, ի՜նչն է իր համար Կոմիտասի կերպարի էությունը։ Վերհիշենք նախ այն տողերը, որոնք ծնվել էին իբրև պոեմի սկիզբ, բայց հետո, պոեմի կառուցվածքի Թելադրանքով, դարձան վերջարան.

> Դո՛ւ—Վարդապե՞տ։ Դու Ամենայն Հայոց Օրգի Վեհափառն ես, Դու՝ մեր երգի Մեսրոպ Մաշտոց, Գիրն ու տառն ես Հայոց երգի։ Հայոց երգի Անծիր հերկի Ե՛վ ակոսն ու խորունկ առն ես, Ե՛վ մատնըկտիր սերժը նրա, Ե՛վ խոստումը գալիք բերքի...

ծվ ծիրանի մեր այն ծառն ձև, Որ ինչէան էլ ճղակաոր՝

(IV, 238)

**Պ.** Սևակի մեջ պատահականորեն չի ծնվել Կոմիտաս ու Մաշտոց գուգահեռը։ Հայ ժողովրդի հազարամյակների պատմության միջից Մաշտոցի ու Կոմիտասի գյուտի ու Հայտնո**ւ**թյան նշանակության նույնացումը պատմական սուր զգացողու-Թյան, պատմական երևուլթները համադրելու, վերլուծելու այն կարողության արդյունը է, որ Պ. Սևակի տաղանդի առանձնա-Տատկություններից էր։ Կոմիտասի կերպարի բացա**հայտումը** Մաշտոցով, որի անվան մեջ իսկ խտացված է ժողովրդի ազգալին դեմքը, ինքնին արդեն հայտնություն էր, հերոսի կերպարը մարմնավորելու բանալի։ «Ժողովուրդ կոչվածը,— գրել է **Պ**. Սևակը, — ինչ խոսը, կույր չէ, բայց նա ինընատես չէ ու չի էլ կարող լինել, քանի որ ժողովուրդը մի անձ չէ, որ կանգնի հայելու առջև և տեսնի իր կան ու չկան։ Ժողովուրդն ինքն իրեն տեսնում է՝ նայելով իր այն զավակներին, որ սերել են նրա ոսկրից ու ծուծից, կաղապարվել ըստ նրա Հավաքական կերպարի ու ժառանգել ամենայն ծնողականը։ Ժողովուրդն է ստեղծում նրանց՝ ի մի Հավաքելով իր ամբողջ ցանուցիր բազմանիստությունը, բայց Հենց որ ծնեց՝ ինքը ժողովուրգն էլ լուսավորվում է այդ բազմանիստի ներքին ճառագումից։ Այս վերառումով էլ՝ ոչ միայն ժողովուrդն է նrանց ծնում, այլև նrանք **են** ժողովութդ վեբածնում։

Այսպիսի ծնունդ էր ամենից առաջ Մեսրոպ Մաշտոցը։ Այդ-Կրիսի ծնունդ էր նաև Կոմիտասը…»<sup>1</sup>։

• Եվ Կոմիտասի "Կերպարը բանաստեղծին զրավել է նախ և առաջ այս կողմով՝ ոչ միայն ժողովուրդն է նրան ծնել, այլև նա է ժողովուրդ վերածնել իր գյուտով, այն ճայտնագործությունով, «որ հայն ունի ի՛r եռաժշտությունը, ինչպես ունի ի՛r լեզուն, որով մեկ ազգ տարբերվում է մեկ այլ ազգից, մեկ տեսակ՝ մեկ այլ տեսակից»². Բանաստեղծը կամեցել է ամենից առաջ հենց դա շեշտել Կոմիտասի կերպարի մեջ.

Սակայն մեր ժողովրդի պատմության մեջ եղել են նաև ուրիշ մեծություններ, որոնց նայելով ժողովուրդը տեսնում է ին**ջ**ն

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Գրական *թերթ*», 1969, 21 **և**ոյեմբերի։

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> «Գարուն», 1969, M 11,

իթեն։ Այդպիսի մեծություններից էր մեր ժողովրդի իմաստությունն ու փորձը մարմնավորած Հովհաննես Թումանյանը, որի ծնունդը Կոմիտասի ծննդի հետ փառաբանվում է հենց «Անլռելի զանգակատան» առաջին՝ «Ավետիսի ղողանջ»-ում.

> ...Երևի այդօր— քանի՝ դար հետո— Երկինք ու երկիր հաշտվեցին նորից... ...Երևի այդօր— քանի՝ դար հետո— «Հայաստան» բառից պոկվեցին—ընկան «Ռուսա»-ն ու «Տանկա»-ն...

> > (IV, 9)

Ուրեմն՝ Կոմիտասի կերպարի մեջ եղել են նաև այլ կողմեր, որ մյուս մեծերը չեն ունեցել, ուստի և գրավել են բանաստեղծին։ «Հազվադեպ է լինում,— ասել է Պ. Սևակը,— որ բանաստեղծրն։ «Հազվադեպ է լինում,— ասել է Պ. Սևակը,— որ բանաստեղծրնը կամ արվեստագետը ունենում է նշանակալից կենսագրություն, որ ճամապատասխանի ավյալ դարին ու ժողովրդին։ Այդպիսի ճազվադեպերից են, օրինակ, կոմիտասն ու Չարենցը (ընդգծումն իմն է— Ա. Ա.) և Բանաստեղծի պատկերացումով Կոմիտասը ոչ միայն ժողովրդի դեմքը արտացոլող հայելի էր, որին նայելով ժողովուրդը տեսնում է ինքն իրեն, ոչ միայն ժողովուրդ վերածնող, այլև ունեցել է «այնպիսի կենսագրություն», որ համապատասխանել է «դարին ու ժողովրդին»։

Ժողովրդի ու Կոմիտասի կենսագրության, նրանց ողբերգական ճակատագրի նույնությունն է նաև մեծ չափով գրավել Պ. Սևակին, Եվ բանաստեղծը պոեմի հենց առաջին մասերում («Ղողանջ որբության») տալիս է նաև այդ բանալին՝ նույնացնելով ժողովրդի ու Կոմիտասի կենսագրության ողբերդական կողմը.

> Իր ժողովրդի զավակն իսկական Ժողովրդի պես ինջն էլ որը մեսաց։ (IV, 10)

Բաղմակողմանի մոտեցում է ունեցել Պ. Սևակը Կոմիտանի չ կերպարին, կերպար, որ ոչ միայն ժողովրդի հարազատ ծնունդն էր, այլև ժողովրդի վերածնողն էր, որոչ միայն իր ճակատագրի ողբերգականությամբ, այլև իր նոր հարությամբ նույնանում էր

և «Սովհաական դրականություն», 1971, № 2։

գրանած կեստանը։

գրասան կերատևը։

գրասան կերատևը։

դրասան կերատևը։

դրասան կերատևը։

դրասան կերատևը։

դրասան կերատևը։

դրասան կերատևը։

դրասանը կերատևը անասագրել չէր կաևու չառչարնարացեն արասաբերին կերատևը անասագրել՝ երբրանական արասաբերին կերատևը։ Այսակոր արասագրել՝ երբրանական կերատարան կերատևը արասաբերին՝ երբրանական կերատարան կերատարան կերատարան կերատևը արասաբերին՝ երբրանական կերատարան կերատարան կերատարան կերատարան կերատարան կերատարան կերատարանը կերատանի կերատարանը կերատարան արանական կերատարանը կերատարանը կերատարան և հերատարան և հերատարանանան և հերատարան և հերատարան և հերատար

Ամբողջ պոհմում մենք, օրինակ, ուղղակի չենք լսում Կոմիտասի ձայնը, որովհետև, ինչպես նկատված է, Նարեկացու աստծո նման նա նույնիսկ մի խոսջ չի արտաբերում։ Բայց բանաստեղծական դիմառնություններից մեր ականջներում մըշտապես հնչում ու մենք լսում ենք նրա ներքին էության հայրե-Նաշունչ ու հայրենարաղձ, տառապալի ու երկնաչու ձայնը.

Ա՛խ, նրա հեռո՛ւ-հեռո՛ւ հայրենից,
Այդ ինլպե՞ս, ինչպե՞ս գու հարենի իրա՛ն
Եվ ինլո՞ւ գու հենց ընտրեցիր նրա՛ն
Ու գրոշմը գո, իրթև սուրթ խարան
Դրեցիր վրան՝
Ասելով. «Ի՛մե եռ,
Ո՛ւր էլ որ գնաս՝ իմ ճո՛րտը, ծառա՛ն,
Իմ մինուճարն ու հավատարի՛մն հո»։
(17,70)

Սակայն սա չէր նշանակում հեռանալ Կոմիտասի անձնավորությունից, անձնական կյանքից, անհատականությունից, այլ ավելի շեշտել նրա անձնավորության, կենսագրության, անհատականության այն կողմերը, որոնք նույնացնում են ժողովրդին ու Կոմիտասին, նրանց ճակատագրերը և, միաժամանակ, ընդհանուր են ու հատկանշական (դրանով ճաև ըմբռնելի ու հասկանալի ուրիշների՛ համար) բոլոր բացառիկ մեծություն-Ներին։ Ուստի սխալ կամ զուր կլիներ «Անլռելի զանգակատան» մեջ փնտրել (առավել ևս պահանջել) Կոմիտաս-իրական անձնավորության կերպարը։ Բանաստեղծի նպատակն է եղել մարմնավորել «կյանքում՝ դժբախտ, վախճանով՝ ողբերդական», դործով լուսավոր ու անմահ այն Կոմիտասին, որ դուրս դալով անձի ու անձնավորության սահմաններից, դառնում է ժողովրդի խորհրդանիշ, այն Կոմիտասին, որ Տ. Կամսարականի խոսքով ասած, «երդելով ու բարբառելով» Հայաստան չտեսած մարդուն «ուխտագնացության էր տանում Հայաստան», «լեռներ էր քայլեցնում», ոչ Թե միայն «մյուռոն», այլ «Մասիս ու Արադած» էր տանում օտար երկինքների տակ ծվարած հայությանը, «բոլոր ապրողներիս մեջ ամենաապրող» մարդուն։

«Կան մեծություններ,— դրել է Պ. Սևակը,— որոնց դիմանկարի կերտումը վեր է ամեն մի՝ թեկուզև հանձարեղ նկարչի հնարավորություններից. մի պատկեր կամ քանդակ չի պարփակում նրանց որքանությունը։ Դրանց փոքրիշատե լրիվ պատկերելու համար հարկավոր է պատկերների ու քանդակների մի ամբողջ շարք։

Մեզ Համար այդպիսի մեծություն է կոմիտասը» և Մեծ Կոմիտասի ոգեղենացած կերպարը ստեղծիլու Համար Սևակը նրա դիմանկարը ուղղակի կամ անուղղակի քանդակել է 46 անգամ՝ քառասունվեց ղողանջներից յուրաքանչյուրում տարբե՛ր կողմից, քայլ առ քայլ բացելով նրա Հոգու ծալքերը՝ ծովացած սերն ու տառապանքը, դրամատիկ բախումներն ու պայքարը, *ՏաղԹանակներն ու կորուստները, ի վերջո ողբեր*գուԹյունը։ Վերցնելով Կոմիտասի կյանքի գլխավոր դեպքերը ու շղթայելով դրանք իրար, Պ. Սևակր շղթայի լուրաքանչյուր օդակում բացում է հերոսի կլանքի տվյալ պատկերի ներքին-հոգեբանական կողմը, հերոսի հոգեվիճակը տվյալ պահին, արտահայտում իր մտորումները, գնահատականներ ու բնութագրումներ տալիս, վերլուծումներ կատարում, որոնք միահյուսվելով իրար, ի վերջո ամբողջացնում են ինչպես Հերոսի կերպարը, նրա ու ժողո֊ վրրդի միասնության դաղափարը, այնպես էլ ստեղծում են ժամանակաշրջանի հոդերանության լայն պատկերը։

ԱՏա Կոմիտասի դիմանկարի առաջին քանդակներից մեկը՝ Անատոլուի թուրքական խավարից ուսման Տամար Էջմիածին եկած որը Սողոմոնի քանդակը ճեմարանի բակում Տավաքված իր նման աղվամաղ պատանիների շրջապատում.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Սովետական արվեստ», 1961, **Ж** 12։

ծվ հրահց մեջ՝ որահ հայիթ,
Հադին աարազ տահկահայի.
Կարժիր շապիկ, կանաչ վարտից՝
Վրան պնդած մազի դոտիկ,
Նախշուն դուլպա՝ վրան զոլիր,
Ու պոլավոր ժաշված ռոլիր։
Դեմքը՝ դունատ, բայց խորոտիկ,
Իսկ հայացթը՝ ջիլի՛ր-ցոլի՛ր...
(17, 18)

Թվում է, թե կենդանի քանդակը պատրաստ է։ Եվ իսկապես ամեն ինչ կա. մենք շոշափելիության չափ զգում ենք, թե ի՜նչ է թաքնված արտաքին այդ պատկերի տակ, տեսնում ենք ժամանակաշրջանի, ժողովրդի գոյավիճակի ու ապրելակերպի ինչ-որ բեկորներ։ Բայց չէ՜, բանաստեղծին պետք է մեկ անգամ էլ նայել պատանու ներսում կատարվածին.

> Ամենջն՝ իրար մատիկ-մոտիկ, Իսկ նա անվերջ մեն ու մենակ։ Թե զարնեին սրտին դանակ՝ Մի պուտ արյուն դուրս չէր Հասի։ Ո՞նց չմնա նա մեկուսի, Ո՞նց խառնըվի, ասի-խոսի, Թե... Հայերեն վատ է խոսում։ Բայց նա, մեկ էլ աստված դիտի, Թե ինջն ինչպե՜ս, ոնց է ուզում

(IV, 18)

Պատանի Սողոմոնի Հոդեվիճակի քանդակը ամբողջական չի լինի, եթե չհիշենք նաև, որ այս ամենը «կատարվում» է ոչ թե ինչ-որ սովորական մի ճեմարանի բակում, այլ Էջմիածնի, որտեղ.

> Շողամրցում Մասիսների, Արադածի։ Սրբագործված հին-հին քարեր։ Եվ Մայր Արաքս։ Եվ Մայր Տանար։ Տանարի չուրչ՝ սուրը-սուրբ վանջեր,

Հնչող, Շնչող,

Կանչող ղանդեր...

(IV, 17)

Եվ յուրաքանչյուր հայի համար այս խորհրդանիշ-սրբությունների կողքին ու նրանց մեջ որբ մի պատանի, որ հայերեն իսկ կարգին խոսել չգիտի, ուզում է սովորել որտե՞ղ-մի հոգևոր ուսումնարանում, որի «սանը մի օր պիտի հագնի սքեմ վարդապետի», և սպասում է վաղվան, որպեսզի «երգի ի լուր և ի վճիռ Հայոց Համայն Հայրապետի»։

Հաջորդ քանդակում մենք տեսնում ենք պատանի Սողոմոնին վեհարանի մեջ ոչ թե հայերեն, ոչ թե «Հայր մեր», «Միայն Սուբ», «Արեգակն արդար», «Ով զարմանալի» կամ «Խորճուրդ խորին», այլ... թուրքերեն երգելիս.

> Բառե՛րը... եղա՛ւկ։ Իսկ ձա՛յնը... զուլա՛լ, Այդպես լեռեային վտակն է կարող Քարերի վրա ծիծաղել ու լալ։ Բառե՛րը... եղո՛ւկ։ Իսկ ձա՛յնը... գերո՛ղ. Մերթ դողորում է ու գանգատ անում, Մերթ դառնում այնպես վսեմ ու բարի, Կարծես հինավուրց այս մայր Տաճարի Երկինը խոյացած զանգակատընում Կախել են մի նո՛ր—անլեզվա՛կ մի զանգ՝

- (IV, 20)

Միայն ձայնի համար, իբրև հզակի բացառություն, իբրև «կանոնագրթի զանցառություն», ճեմարանի սան դարձած Սողոմոնին հետո տեսնում ենք «մեսրոպյան տառի չժանգոտված բանալիով» «բառի կողպեքը» բացելիս։

Բանաստեղծն այսպես շարունակում է ստեղծել քանդակ քանդակի ետևից, պատկեր՝ պատկերի ետևից, և որբ Սողոմոնի փոխարեն աստիճանաբար ու աննկատելիորեն մեր առջև հառնում է իր որբ ժողովրդին տիրություն անելու ցանկության կրակով այրվող Կոմիտասը։

Այդ անցումը տեղի է ունենում ամենից առաջ Հարազատ ժողովրդի կյանջին, կենցաղին ու առօրյային արյամբ կապվելու, նրա ուրախություններն ու վշտերը, նրա կորուստներն
ու անմոռուկ հույսերը իբրև սեփական ընդունելու և վերապրելու ճանապարհով, Կոմիտասը երգի «ետևից ընկած» մտնում է
հայ գեղջուկի պարզ հոգու ու ապրելակերպի բոլոր անկյունները,
ամենուրեք հայտնաբերելով ինքն իրեն ու իր ժողովրդին, Պոեմում մեծ տաղանդին հատուկ փայլով է մշակված Կոմիտասի

ու ժողովրդի, հրգի ու ժողովրդի պատմության կապի ու միասնության թեման։

Մեկը մյուսին գերազանցող, մեկը մյուսից գեղեցիկ բանաստեղծական նկարագրությունների, բերնեբերան կյանքով լեցուն, ջողշողուն պատկերների մեջ կենդանանում է հայոց բնաշխարհը՝ ստեղծարար աշխատանքով, տոնահանդեսներով, ուխտագնացություններով, հարսանիքներով, խնջույքներով, երգ ու պարով, լցվում Կոմիտասի ծովածավալ հոգին, փոթորկում ու ալեկոծում նրան և «վարարումի ու հորդումի ելք» գտնելով, «ոսոխների արնոտ կնիքից», օտարների «անմաքուր շնչից» ազատված նորից վերադառնում է իր տիրոջը։

Կոմիտասյան սխրագործությունը՝ համայն աշխարհի առջև ժողովրդի ինքնության, ազգային ոգու հաստատումը, սխրանք կատարողի համար դառնում է... պատիժ. «Արտակարգի դեմ գրոհ է տալիս նույն ինքը»՝ նորին միջակությունը. պահպա- նողականության ու հետամնացության քուրմերը, սուտ սրբերը իրենց անսուրբ ձեռքերով Հիսուսի անունից հազար ու մի մեղ- քեր են բարդում շրջապատի խավարը ցրողի, ժողովրդի համար իրեն հրկիզողի, գեղեցիկին ու վսեմին հարություն տվողի վրա։ Դեմ-դիմաց, սակայն անհավասար պայմաններում, կանգնում են «գաձաձների հոծ ամբոխը» և մենավոր հերոսը։

Նա, որ գալիս էր Օվրոպան հաղթած, Հիմա հաղթության արևը սրտում, Վաստակած բազկով, հոգով տոնական, Հերոսի նման դառնում է իր տուն, Եվ հանկա՜րծ Այնտեղ... ուժը չի պատում Իր հրով հալել պաղը տնական, Եվ հանկա՜րծ

Այնտեղ... զգում է իրեն Իր գալուց առաջ ջարդված

Ու պարտված...
Ամբաստանության ամեհի ջամին
Լցնում է նրա աչջերը փոշով,
Ու բանսարկության մացառն իր փշով
Հոգի րղկըտում, խոցում է մարմին,
Քանզի ոսոխ է փտածը Քարմին,
Եվ հասարակը՝ ազնվազարմին,
Քանզի չի պրծել ու չի վերջանա
Նրանց դարավոր վիճարկությունը։

(IV, 142—148)

9. Սևակը խորտախո Թափանցելով պատմական դեպքերի Լության մեջ, Կոմիտասի սխրանքը, ինչպես ամեն մի սխրանք արվեստում, ներկայացնում է որպես մարտահրավեր մտքի լճացման ու քարացածության, կաղապարված գտղափարհերին, հետամնացության ու պահպանողականության։

ամեն կարգի ոճրագործների ու ոճիրների դեմ։

«Անլռելի զանգակատուն» պոեմով Պարույր Սևակը լուծեց բանաստեղծական մի շատ կարևոր խնդիր, որը մինչ այդ մեր պոեզիայում թվում էր անլուծելի, և դրանով իսկ նոր ուղու վրա դրեց ժամանակակից հայկական պոեմի, տվյալ դեպքում պատանդգրկումով քնարական պոեմ ստեղծելուն է վերաբերում։

Անհրաժեշտ էր գրել քնարական պոեմ՝ ի հակակշիռ սյուժետային-պատմողականի, որի պակասը չէր զգում մեր պոեգիան, եթե մանավանդ նկատի ունենանք սովետահայ պոեզիան։ Բայց ինչպե՞ս պահպանել քնարական լարվածությունը այդ ծավալի մեջ, ինչպե՞ս լուծել ինդիրը՝ չդիմելով պատմողականինսյուժետայինին՝ միաժամանակ պահպանելով թեմայի լայն, համազգային ընդգրկումը։ Նվազագույն թյուրատեսությունը կասյուժետայինին՝ միաժամանակ պահպանելով թեմայի լայն, համազգային ընդգրկումը։ Նվազագույն թյուրատեսությունը կասյուժետայինին, պոեմը կարող էր մասնատվել իմաստից ու սյուժետայինին, մի բան, համազգականությունից զուրկ բազմաթիվ կտորների, մի բան, ուր ամարողջականությունը կարող էր մասնատվել իմաստից ու սյուժետայինին, մի բան, սյուժետայինին, մի բան, սյուժետայինին, մի բան, սյուժետային ամենաշատը լոթ րոպե պատմելու նյութ կտա։ Ո՞րն է պոեմի պատումը. որը մի պատանի, որ Հայերեն չի էլ
իմացել, եկել ու սոսկ ձայնի համար, բացառության օրենքով,
ընդունվել է Էջմիածնի ճեմարանը, դարձել վարդապետ, զբաղվել մեռած խազերի վերծանմամբ, հավաքել ու մշակել է ժողովրդական երգեր, հետո կատարելագործվել Եվրոպայում, վեթադարձել հայթենիք, նորից շարունակել իր գործը. սկսվել է
մի արհավիրք, որի զոհն է դարձել ինքը՝ իր ժողովրդի մի հատվածի հետ։ Շուրջ քսան տարի խելագարված վիճակում ապրել
է օտար երկրում, մահանալուց հետո դիակը տեղափոխվել ու
մեծ շուքով թաղվել է վերածնված հայրենիքում։

Կոմիտասի կյանքի գլխավոր դեպքերի ժամանակագրական այս պատումը դարձել է մի յուրատեսակ կմախք, որ մարմնեդանում է ղողանջների բանաստեղծական փարթամ ու հարուստ պատկերներով։ Գ. Սևակը յուրաքանչյուր ղողանջում պահպահել է լարվածությունը, և պատումը ինքնին որևէ դեր չի խաղում, բայց նրա անտեսանելի թելը ղողանջները կապում է ղողանջներին, համազանգերին, և պոեմին տալիս է կուռ ամբողջականություն։ Փոխաբերությունների ու պատկերներին, համ արանջների լարանությունը չթուլացնելու նպատակով՝ անցումների համարնածությունը չթուլացնելու նպատակով՝ անցումների համարնածությունը չթուլացնելու նպատակով՝ անցումների համար ները, բայց բրայի դողանջի թեմա-

Պոեմի քնարական տարերքն է պատճառը, որ, ինչպես ասվեց, յոթ հազար տողից յոթ րոպե պատմելու նյութ չես ունենա, և ամեն անգամ պատմել ուղելիս կամա թե ակամա ձեռքդ պիտի առնես պոեմը, որպեսզի «պատմես» այնպես, ճիշտ այն ձևով, ինչպես ստեղծել է բանաստեղծը, ուրիշ կերպ չես կարող վերարտադրել։

Առաջին Հայացրից «Անլռելի զանգակատան» մեջ կարծեր
Թե քնարական սկիզբը բոլորովին բացակայում է։ Թվում է, Թե
այնտեղ ամբողջ խստությամբ գործում է էպիկայի օրենքը.
Թեմայի լայն Համազգային, նույնիսկ ավելի՝ ՀամաշխարՀային
պատմական ընդգրկում, կենցաղ, և այդ ամենը պատկերելիս
պատմական ընդգրկում, կենցաղ, և այդ ամենը պատկերելիս
արաստեղծը դրել է իր Հոգին, իսկ իբրև անՀատ նաՀանջել է,
որպեսզի Կոմիտասի կերպարը օրյեկտիվ ստացվի։ Պոեմում
խոսջը գնում է ոչ Թե քնարական «ես»-ի անունից, այլ իբրև
սովորական պատում։ Բայց ամենուրեք մենք լսում ենչ բանաս-

տեղծի ձայնը, զգում նրա Հոգու Գրկիզումը։ Կոմիտասի անձնական ողբերգությունը բացահայտվում է այնպիսի բոցավառումով, որ կարծեք բանաստեղծը սեփական ողբերգությունն է բացում։ Եվ աստիճանաբար խորանալով պոեմի ղողանջների մեջ, զգում ենք, որ նրա բացակա անհատականությունը ուր որ է պիտի երևա։ Եվ կանխագուշակումը ճշտվում է, երբ հասնում ենք «Հերոսական ղողանջ»-ին.

> Ա՜խ, ի՜մ ժողովուրդ, Ես դնռ չկայի՜, Որ քեզ պես ես էլ քեզ հետ տոկայի՝ Ծալվելու պատրաստ մեջքդ գրկելով,— (17,87)

Առաջին երկու տողերը նույն ղողանջում կրկնվում են՝ այլ Թեմա ասպարեզ հանելով.

Ա՛խ, ի՛մ ժողովուրդ,
Ես դեռ չկայի՛,
Բայց կարիճ որդիք միքե քիչ կային,
Որ— հողի՛ տակից— զենք էին պեղում,
Եվ քո արյան դեմ սև արյուն հեղում,
(VI, 87)

«Ես»-ը երևում է «Հարսանեկան ղողանջ»-ը եզրափակող հատվածում.

> Ա՛թ, միամի՛տ իմ պապերի Մանկաբարո ուրախություն... և այլն։ (VI, 126)

Մեկ անդամ էլ «Վերածնման ղողանջ»-ում.

К մ ժողովուրդ հնամենի, Ինչպե՞ս գտնել դեռ չստեղծված Բառն այն, որով հնար լինի Քեղ ճշտորեն անվանելու...

(IV, 219)

Բացի այս երկու-երեք տեղից քնարական «ես»-ը ուղղակի չի արտահայտված, սակայն նա ամենուրեք կա, և բանաստեղծը դրան հասել է նաև ուրիջ մի լուծումով. Կոմիտասին, ինչպես Հայրենիքին, շատ ղողանջներում դիմում է «դու»-ով, նորից հիշեցնելով իր «ես»-ը, քնարական սկզբունքը։ Բայց անկախ «ես»-ի այս «հիշեցումներից» պոեմում ծայրից ծայր զգում ենք բանաստեղծի «ես»-ը, նրա վերաբերմունքը այն ամենին, ինչ կատարվում է հերոսի հետ։

Այստեղ կուզենայինք մի միտը ևս արտահայտել, որքան էլ այն տարօրինակ ու հակասական հնչի այսօր։ Երբ Ֆլոբերին Հարցրել են, Թե ով է տիկին Բովարին, նա պատասխանել է. «Տիկին Բովարին ես եմ»։ «Անլռելի զանգակատան» մեջ էլ կենդանի է Պարույր Սևակի կերպարը, զգալի ու շոշափելի։ Խոսքն այն մասին չէ, որ պոհմը իրրև 4. Սևակի ստհղծագործություն՝ նրա հոգու արտահայտությունն է, որ պատկերված դեպքերը, իրադարձությունները անցել են նրա ներաշխարհով։ Խոսքն այն մասին է, որ՝ Կոմիտասի կերպարը ստեղծելիս՝ բանաստեղծը շատ հաճախ նկատի է ունեցել իրե՜ն, ի՜ր շրջապատը, ի՜ր կարոտն ու ապրումները։ Մեզ այս միտքը արտահայտելու առիԹ են տալիս ոչ միայն այն ղողանջները, որոնց մեջ պատկերվում է գյուղական կյանքը աշխատանքային, կենցաղային առօրյայով (դա անվիճելի է, որովհետև այլ կերպ երևի չի էլ լինում․ բանաստեղծը մեծ մասամբ իր ապրածն ու վերապրածն է պատկերում) այլև «Միջակության ղողանջը», «Գանդխտության ղոգանջ»-ը և այլն։

«Անլռելի ղանգակատուն» պոեմը այն ստեղծագործություններից է, որոնք շնչում են ձևի ու բովանդակության ներդաշնակությամբ։ Հայ ժող-ովրդի ճակատագրի, նրա երեկվա ու այսօրվա շուրջը Պ. Սևակի մտորումները, բանաստեղծի պատմափիլիսոփայական միտքը գեղարվեստական ամբողջական մարմնավորում են ստացել պոեմի կառուցվածքի, պատկերային հյուսվածքի, բառարանի մեջ։

Պոեմի գլխավոր գաղափարի՝ Կոմիտասի ու ժողովրդի նույնության, նրանց անմահության գաղափարի բանաստեղծական մարմնավորումը ամենից առաջ իր հետ բերել է ժողովրդական կյանքը իր բոլոր կողմերով ընդգրկելու և պատկերելու ձգտում։ Եվ բանաստեղծն իր հայացքով դարձել ու հավերժացրել է ժողովրդական անցած կյանքի պատկերներն ու բնավորությունները, հավաքել մեկ տեղ, մի հատկանիշ, որ մենք հահախ չենք տեսնում նույնիսկ մեր դասական պոեզիայում։ Այս իմաստով «Զանգակատուն» պոհմը անսպառ Հանրագիտարան Է, բայց ոչ ազգագրական հանդեսներից, գիտական ուսումնասիրություններից քաղված սառն ու անկենդան նկարագրություններով, այլ կյանքով ու իմաստնությամբ լեցուն կենդանի ու շարժուն պատկերներով։

«Զանգակատան» մեջ Կոմիտասից ու Նախո քեռուց բացի ուրիշ Հերոսներ կամ կերպարներ իրենց անունով Հանդես չեն գալիս, ենքե չհաշվենը հայ ու եվրոպական արվեստի ու գրականության գործիչների անունների հիշատակումները։ Սակայն դրանով Հանդերձ, պոեմը լեցուն է ժողովրդական կենդանի բնավորություններով ու կերպարներով, որոնք հաճախ քանդակվում են մի քանի հարվածներով՝ մի քանի տողերում։ Այստեղ գործել է պարուլրսևակյան նույն սկզբունջը. ոչ Թե կոնկրետ այս ինչ կամ այն ինչ անձնավորությունը՝ ի՛ր կյանքով, ի՛ր նիստ ու կացով, ի՛ր Հոգերանությամբ ու նախասիրություննե֊ րով, այլ ընդհանրացված կերպարներ ու բնավորություններ, որոնը մեջ խտացված են ժողովրդի՛ կլանքի, ժողովրդի՛ նիստ ու կացի, ժողովրդի՛ Հոգհրանության ա՛լս կամ ա՛լն կողմերը։ Իսկ ժողովրդական առանձին բնավորություններին Հատուկ կողմերը, ամբողջովին երգի միջոցով, փոխանցվում են գլխավոր հերոսին՝ Կոմիտասին։ Կոնկրետ այս ինչը կամ այն ինչը չլինելով՝ բանաստեղծի կերտած կերպարներն ու բնավորությունները վերացական չեն, այլ կոնկրետ են շոշափելիության աստիճանի։ Մենք տեսնում ենք ամառվա կիղող արևի տակ քրտինայից խաշված և սարերից Տով խնդրող Տա՜լ գլուղացուն, որժ իրիկնանալիս «դեռ Հացր բերնում», «Հոգնած ու դադրած» ոչ Pb քնում է, այլ կարծես մեռնում.

> Իրենց խշխշած անկողիններին Քրիստոսի պես Խաչվում են այնպես, Որ կրկին շուտով Հարություն առնեն Օվ կիսամութսվ Վերստին բռնեն Նույն աշխատանքի Վառվռուն պոչը Ու նորից խառնեն Հրդեհին ծեգի Իրենց աչցերի հրավառ բոցը...

Այս մի թանի տողից մեր առջև կանգնում է հողին ու ջրին սիրահարված, աշխատանջից չկշտացող, ընտանիջի բարոյական մաջրությունը և հավատարմությունը սրբագործած հայ գյուղացու նկարեն պատկերը։ Մենջ տեսնում ենջ հայ գյուղացիմաճկալին իր տառապանջի («Գիտե՛մ, ոտմաշ ես, Ոտերի՛դ մատաղ, բա ե՞ս, Ծիրա՛ն ջան, Իմ սիրտն է մաշած»), իր հոգս ու կարիջի («Պիտի ուղեն հարսնացու, Առնեն շոր ու մատանիջ, Պիտի փոխեն ծածկը տան, Պարտքը մարեն, հարկը տան») և իր հույսի («Հաջող է տարին. Նամուսով վարի, Մեկին յոթ կտա՛») հետ, տեսնում նրա երերուն-երերմանի վիճակը և երկնջին ու երկրին հառված նրա հայացջի շվարածությունն ու անորոշությունը.

Զուր է գեղջուկն ազաչում Եվ Տույսի շողն իր աչքի Նետում երկնի հրաշքին, Վերում՝ Աստված ծանրականջ, Ծաժում՝ Աղոքե ու պուր կանչ... (IV, 58)

Բայ**ց և միև**նույն պահին՝

Քե մեզնից աստված է խռովել՝ Աստրծուն ձեն կտանք առավել։ (IV, 52)

Հայ գյուղացու «դար ու դարդի» այս վերարծարծումների միջից լսվում է նարեկացիական հառաչանջների ձայնը, այն Նարեկացու, որ ինչջան աղոթում և ուզում էր մերձենալ աստծուն, այնջան վերջինս չէր լսում ու անհասանելի դառնում։

Հիշենք նաև «Հարսանեկան ղողանջ»-ի պարեկ աղջկան ու տղային և նրանց ինքնամոռաց պարը դիտողներին։ Նրանք բոլորը կենդանի բնավորություններ են, ժողովրդական այն անանուն կերպարներից, որոնց ձեռքերի ու մատների հետքերն է կրում հայրենի հողի յուրաքանչյուր բեկոր, յուրաքանչյուր քար։

Կենդանի բնությունը իր բոլոր գույներով ու ձայներով, եղանակների փոփոխվող դեմքով ու շնչառությամբ անկասելիորեն հերխուժում է պոեմ և դառնում բանաստեղծի, նրա հերոսի,

ամենատարբեր մտաժողովրդական անանուն կերպարների ծումների, տրամադրությունների ու ապրումների արտահայտման հարը միջոր, դառնում է հոգեպատկեր.

> Գարուն է, դարուն։ Դաղձի բուրմունքից Հարբել է առուն bվ ափերին է մի գլուխ զարկվում ութաձև ջայլով, *Ինչպես գինովն է խփվում պատերին*։ Նայողի ալջը խտուտ են ածում գույնով ու փայլով ելվըլան փնջեր կարմիր պուտերի, Կապուլտ անմոռուկ ու խորոտ-մորոտ։ **Ճամփ**ի հզրերին, կարճյիկ ու կոյոտ՝ Բարհգութ դահնի ձևուրով գլխատված չար**ջ**ն է *Թ*թերի, Որ արդեն խուրձ-խուրձ չիվեր են տվել՝ Մեկի տեղ ջսան ու դեռ ավելի...

(IV, 80)

Գարնան, ընության դարթոնքի բնանկարների մի դարմանալի պատկերասրաና է «Զանգակատուն»-ը։ Բանաստեղծը բնության այդ հղանակին է դիմում ամեն անգամ, հրբ անհանգրստություն, խռովը է ապրում հերոսը, երբ ողբերգական թեման է Հնչեցնելու։ ԱՀա գարնանային զարթոնքի անկրկնելի ընանկարներից մեկ ուրիշը.

> Քարայծը Նորից *իր քարայծիկի դունչիկն է լիզում կիրճում ու սարում՝* Լեզվի ծայրով էլ Թույլ չդիպչելով բերնի ընձյուղին. Արագիլն էլի Ծևր խնձորենու ծաղկի բոցի մեջ իր ոտե էր վառում՝ Վերդնում ու դնում միևնույն ճյուղին... (IV, 79)

Գեղեցիկ է ինքնին պատկերը, բայց նա ավելի է իմաստավորվում բնագրում։ Իսկ բնագրում սա այն գարնան պատկերն է, որ Հետևել է Հայկական կոտորածներին։ Գարնանային գար*թ*ոնքը Համակել է կենդանի ու անկենդան բնությանը՝ քարայծը իր քարայծիկի դնչիկն է լիցում (իսկ հայր իր որդուն կամ հորը ոգում), արագիլը վերադարձել է, խնձորենին ծաղկի բոց է կտրել, իսկ բնության, հողի իսկական տերը չկա, նրան բարբարոսաբար սրածել են կամ տեղահան արել և՝

> *Իրրև կշտամբանք ուշացած մարդու*ն՝ Իր իսկ սեփական նախաձեռնությամբ լույո **աշխարհ հկած**

Մի ինդնապլուխ արևածաղիկ այիկն էր Բարթում Հերվա բոստանից...

(IV, 79)

Ողբերգության նույն զգացումի, նույն ծանր Հոգեվիճակի, տագնապի, աղետի զգացման արտահայտման համար ամեն անգամ դիմելով գարնանային պատկերներին, բանաստեղծը ոչ միայն չի կրկնում իրեն, այլև յուրաբանչյուր դեպքում նորանոր բնանկար-հոգեպատկերներ է ստեղծում։

Ահա և համաշխարհային առաջին պատերազմի սկիզբը ազդարարող գարնանային բնանկարը.

Լեռնաշխարհի կատարներ**ին** 

Ձյունը՝ կիսված պատառների,
Արտասվում էր գլուլ-գլուլ,
Շրջանցելով լեռ ու թլուր՝
Ամա դարձած
Այնքա՜ն սիրած ու չտիրած բարձունքներից,
Եվ խառնելով պուտ-պուտ արցունքն արցունքներ;՝
Հովիաներում լացն էր փոխում հեծկլտոցի
Ու դալարքով վիշապ օձի
Ձոր ու կիրճ էր իրեն գցում.
Դառնում էր գետ. մի գետ ելմա՜ն,
Որ չէր դանում խոսքեր ներման՝

Ողջ աշխարհում՝ Մահ ու արյուն, Իսկ գարո՞ւն էր... (IV, 171)

Այստեղ ոչ միայն հակադրություն կա կյանքի երկու սկըզբունքների՝ գարնան-զարթոնքի և բնաջնջման-կոտորածի միջև, որ ուժեղացնում է վշտի զգացումը, այլև տագնապոտ ազդարարվում են հետագա դեպքերն ու իրադարձությունները։ Նույն խոր բովանդակությունը, հոգեպատկերի արտացոլումն ենք տեսնում նաև աշնանային բնությունից առնված բնապատկերներում։

ԱՀա դրանցից մեկը.

Ընկուղննիներն իրենց սաղարթեսվ Այնպես են մեկից դառնում ՀուրՀրան, Կարծես Թե լինեն հսկա ծխամոթն, Օվ որպես շխի առկայծող ջուլա Մշուշն է սողում դաշտերի վրա Ու պաույա տալիս Ծերուկների պես պպզած լեռների Սանրը չտեսած — փոչստ գլխի շուրշ։

Մինչ դեղձին պարկեշտ ու ծիրանին լուրջ Իրհնց սաղարβն են աշխատում կոճկել լիրբ քամու հանդեպ, Հաստլիկ ուռենին ու ձիգ կեռասին Պատրաստ են իսկույն իրենց լաչակը գլխներից քանդել՝ Մարդաթող հարսի, Լաչառ կնկա պես։

(VI, 51)

Բնությունը մարդկային էությանը, նիստ ու կացին հատուկ երևուլβներով պատկերավորելու պարույրսևակյան արվհստր մարդուն բնութելան Հետ ներդաշնակ տեսնելու Հայաթյքի արտա-Հայտություն է, մի ներդաշնակություն, որ բացակայում էր, չկար նույն մարդու ու նրա ապրած հասարակական միջավայրի միջև։ Խոսուն ու իմաստալից բնանկարներն ու բնապատկերնե֊ րը, որ անբաժանելի են եղել Պ. Սևակի յուրաքանչյուր բանաստեղծությունից, «Անլռելի գանգակատան» մեջ սփռված են այնպիսի շռայլությամբ, որ Հազվագյուտ է մեր արդի պոեզիայում։ Բանաստեղծի այքը նկատել է գարնան ու աշնան, ամառվա ու ձմեռվա գույներն ու երանգները՝ օրվա տարբեր պահերին ու ժամերին, իսկ նրա ականջը իսկապես որ կոմիտասյան է եղել և որսացել է բնության բոլոր ձայներն ու յռությունները։ Ինչպես որ իր բանաստեղծություններում նա գտնում էր նո՞ւյն ապրումը, միևնո՛ւյն միտքը տարբեր Հնչերանգներով արտահայտելու եղանակ ու ձև, ալնպես էլ բնության միևնուլն երևուլթները հացար ու մի ձևերով են երևում, շնչավորվում ու դառնում բանաստեղծի վերաբերմունքի, տրամադրության, ապրումի ու մտածումի արտահայտություն։ Մի կողմ թողնելով միայն քա\_ մու (ո՛չ հողմի և ո՛չ էլ հովի) վրա Պ. Սևակի կառուցած բոլո<del>ւ</del> պատկերների ու Համեմատությունների խմբավորումն ու իմաստավորումը, այստեղ ուզում ենք բերել այն օրինակները, որ կան «Անլոելի գանգակատան» մեջ. «քամին նվագում ու... վերծանում է մեռած խագերը», «նախանձոտ քամին այնպես է փչում», «իսկ քամին կարծես մարդու գնացած աղջիկ է դարձել,

րանի ամիս է՝ Հերանց չի գալիս», «իրենց սադարքն են աշխա֊ տում կոճկել լիրբ քամու հանդեպ», «քամին կարծես Թե բան է կորցրել և որոնելով ավլում է գետինն ու տեղից-տեղ է խաշամը քշում», «վերի-վերի, պարապ-սարապ ջահելի պես՝ չի կարենում քամին մի տեղ տիտիկ անել», «չարաձՀի քամու առաջ տերևների սրսըփումը՝ աշնան վառած անհուր բոցում», «մոլորվում է մեղվի նման բզբզացող աշնան քամին», «և մի քամի, որ չգիտես՝ ծաղրածուին կապկո՞ւմ է, Թե՞ տնազ անում», «և ընկ֊ նհլով Հանկարծակի բարիացած քամու վիզը՝ քայլ է անում նաև խեղդված-կոնդված ձյունը», «իսկ բքաշունչ ձմռան քամին չարանում է իր մտքի մեջ ու կատաղում», «պանդխտության անգութ քամին, հարսի ծոցից նորափեսին փրցընելով», «ամբաստանու-Թյան ամեհի քամին լցնում է նրա աչքերը փոշով», «Թզուկ ծառերը հեշտ են չորանում տաք ու պաղ քամուց», «զովարար քամուն նայեցին իբրև ահեղ Թշնամու», «երգուն քամու մատ-Ների տակ», «Թեպետ չուզելով, բայց ծածանվում է պատմարան քամուց», «բարբարոս քամու պաղ մատների տակ», «անվերջ կսուրա կարոտյալ քամին», «խոր քուն է մտնում քամին Ոստանում», «եթե զարթնում է գինովցած քամին», «ու տաքուկ քամու մոտիկությունից լիճր-կնոջ պես սրսրփում է լուռ», «բուրվառում էր հայրենաշունչ բուրիչ քամին»։ Այս պատկերներին, Համեմատություններին ու փոխաբերություններին Հե֊ տագա րանաստեղծություններում ավելանում են նորերը. «ինչոր ջահել քամի, ինչպես երևում է դեռ չսիրահարված», «բոլոր փողոցներում քամիների ժողով», «դրսում վրնջում է սանձակոտոր քամին՝ իր զամբիկից զրկված Հովատակի նման», «վարպետորդի քամին կարուսել էր սարքում», «և ահա փչեց քամին փորձության», «քամին ձևեր է քանդում ու կերտում», «որտեղ քամիներն են գոյանում», «քամին է երգում ինչ∼որ եղանակ», «խռոված քամին», «ոչ Թե նրա (դարի) անցնող քամին», «իրիկնամուտի տավղահար քամին», «վի&աբանո՞ւմ են խոտերն ու քամին», «իմ կաթնեղբայրն է երաժիշտ քամին», «որին հաշվի չի առնում լոկ օրինազանց-քրեագործ քամին», «իսկ դրսում հիմա տարանցիկ քամին տոմսակ է փոխում», «մի ժանիքավոր գիշատիչ քամի», «քամին ավազից ու փխրուն Հողից հրեխայական լեռնապարեր է սարքում անընդՀատ», «լիազորված եմ bu քամու կողմից», և այլն, և այլն։

Պարույր Սևակը քաջ գիտհը, որ նորաձևությունը շատ շուտ

անցառւմ է, և հրրեր չգնաց նրա հաևից, Ռայց և գիտեր, ար չարեսի ժամանակից հա մնալ՝ քարանալով արդեն յուրացրած հար մնալ՝ քարանալով արդեն յուրացրած հանատեղծական արվեստի վրա։ «Անլռելի զանգակատան» մեջ ոճի նորությունը ամենից առաջ ազգային ժողովրդական վառ գունավորումն է, գունային այնպիսի հրանգների օգտադարծումը, որոնք մինչ այդ Պ. Սևակի ստեղծագործական ներակապնակում հազվադեպ էին կամ բացակայում էին։ Այստեղ բանաստեղծը ցույց տվեց, որ կարելի է և պետք է լայնորեն սարվել ժողովրդական արվեստի ժառանգությունից, կոնկրետ դեպքում՝ ժողովրդական երգից, բայց ոչ Թե կրկնելով կամ նաևակելով (իմիտացիա), որ արվել ու արվում է, այլ այդ ժառանգությունը մշակելով բանաստեղծական նորագույն տեխենինով կործենելով, ոչ Թե վերարտադրելով ժողովրդական նիկայի գործեներով, ոչ Թե վերարտադրելով ժողովրդական

«Անլռելի զանգակատան» մեջ Պ. Սևակը շռայլորեն դիմում Է ժողովրդական երգի պատկերավորման Հարստությանը, նրա ինքնատիպ ու անկրկնելի երաժշտությանը, նրա ոճական Հնարանքներին, վերստեղծելով դրանք իր փորձի ու վարպետության

անսպառ Հնարավորություններով։

Ինչպես արդեն ասվել է, Պ. Սևակը «Ջանգակատան» դրենե

հնչպես արդեն ասվել է, Պ. Սևակը «Ջանգակատան» դրենե

հնրան արդեն ասվել է, Պ. Սևակը «Ջանգակատան» դրենե

հնրան արդեն ասներ համաար ընտրել է հերոսի և իր տրա
հնր սիրո տրամադրունյուն է, հերոսի սերն է՝ «Սոնա յար»,

հնե խոսքը դնում է հերոսի պանդխտունյան մասին՝ «Կռունկ»

և այլն, սակայն ամեն անդամ նոր ձևով ու եղանակով, մեկ

ժողովրդական երգի տարրերը ձուլելով իր խոսքի մեջ, մեկ՝

առանձին տողերը կամ կիսատողերը դարձնելով նեմային տար
թեր, երբեմն՝ ժողովրդական տարբեր երդերի տողերը նույնու
թյամբ կամ փոխած օդտադործելով իբրև հանդերդ և այլն, մի

թան, որ ոչ միայն բանաստեղծին հեռու է պահել միօրինակու
թյունից, այլև բազմաձայնություն է հաղորդել ղողանջներին։

«Նոեռնական ղողանջ»-ի հիմքում, որպես կատարված ողբեր
դությանը ամենից ավելի համապատասխանող երգ, ընկած է

«Գարուն ա» երգը.

Գարուն էր։ Չեկած ամառ՝ Փուլ եկավ երկնակամար, Ձյուն մաղվեց մեր բաց գլխին,

Ձյուն մադեց՝ կրակի՛ պես... —Գաբուն ա, ձու**ն ա** աբել... գրության որդ աներ անագրագր Հասեցին՝ երակի արեա... -- Առունը ջո.**r ա դառել...** Ձարերը շիրիմ դարձան, Վիհերը՝ գերեզմանոց.. -- Ջուբը մեr տունն ա տաrել... Ամեն թար՝ լուռ մահարձան, Ամեն տուն՝ վառման հնոց. -- Բնավեr նավք ենք դառել... Ինչքան բառ, ո՜ղջը մրմունջ, Ինչդան հրգ՝ ո՜ղջը լայով. **\_Զուլում էր, զուլո՜ւմ, լա՛ո...** Pրի դեմ, սրի, հրի՝ Լոկ մանգաղ, լոկ թահ ու մաճ, \_\_Տնավե՜r-բնավե՜r լաճ... Մեր Հողը, մեր հայրենին, Մեր երկիրն ամայացավ. -UL 6mghr, ulahrm dwrb... Հինավուրց տոհմիկ մի ազգ Չմեռա՜վ, այլ... մահացա՜վ. -- Գաrուն ա, ձուն ա աrել... (IV, 184-185)

Ինչպես տեսնում ենք, բանաստեղծը վերցրել է ժողովըրդական երգի չափը, երաժշտականությունը, պարզությունը և այդ հատկանիշների հենքի վրա ստեղծել է բոլորովին նոր ու ինքնատիպ կառույց, բոլորովին նոր որակով, իսկ ժողովրդական երգերի տողերը դարձել են հանգերգ, որը լրացուցիչ ուժ է հաղորդում բանաստեղծի խոսքին, ընդհանրացնելով ու եզրափակելով պատկերը, Իսկ Ղողանջի միջին մասը շարունակվում է արդեն առանց հանգերգի.

> ....Զահերը վառ մեսացին Ժամերգվող եկեղեցում. Ժամհարին կախ տվեցին Պարանից զանգակատան... և այլն։ (IV, 186)

Հանգերգը՝ «Գարուն ա, ձուն ա արել», նորից հնչում է վերջում և փակում ղողանջը։

Ազգային-ժողովրդական վառ գունավորման է Հասնում

Ф. Սևակը ոչ միայն ժողովրդական բազմաթիվ երգերի ինքնատիպ ու բազմազան օգտագործումներով, այլև մեր լեզվի բոլոր
տարրերից (գրաբար, միջին հայերեն, ժողովրդական, գրական)
անգերազանցելի վարսլետությամբ ու Հմտությամբ օգտվելով։

Պարույր Սևակը, որ կատարելապես տիրապետում էր հայոց լեզվի բառագանձը, մշտապես մտահոգվել է մեր գրականության, հատկապես պոեզիայի լեզվի զարգացման հարցերով։ Նրան խիստ տագնապ էր պատճառում լեզվի այն արյունազրըկումը, որ նկատելի էր հետպատերազմյան տարիների մեր պոհզիայում, արձակում և լրագրության մեջ։ Նա տեսնում էր, թե հաճախ լեզվի ինչպիսի՞ միապաղաղության, աղջատության, չոր ու ցամաքայնության, անարտահայտչականության էր հասընում կաղապարվածությունը, թե ինչպես էր գրական լեզուն կտրվում՝ կենդանի խոսքից, կորցնում՝ հուզական ուժը, լցվում մաշված, ոչինչ չասող փոխաբերություններով, բանաստեղծությունից՝ վեպ ու պատմվածք, պատմվածքից՝ հոդված ու ակնարկ քոչող պատրաստի արտահայտություններով, միօ֊ րինակ բառագործածումներով, օտարաբանություններով և փորձում էր գրական լեզվին վերադարձնել նրա ճկունությունը, ամրակուռ գեղեցկությունը, կենդանի արտահայտչականությունը։ «Այնպիսի մի դարավոր լեզու, ինչպիսին Հայերենն է, չի կարող աղջատ լինել,— գրում է նա «Տերյանը պահանջում է» *Տոդվածում,*— բայց որևէ լեզվի **հարուստ կամ աղ**քատ լինելը որոշվում է ոչ միայն նրա բառապաշարի հարստությամբ։ Այդ է վկայում նույն ինքը «րառապաշար» բառը։ Բառ-ա-պաշա՞r։ Պաշար ունենալը հարստություն է, բայց դեռ հարուստ ապրել չէ։ Հարուստ ապրհլու համար այդ պաշարը պետք է օգտագործել՝ «Տագնել» կամ «ուտել» և ոչ Թե փակված Թողնել շտեմարանում կամ սնդուկում։ Որևէ լեզվի հարուստ կամ աղջատ լինելը, իմ խորին Համոզմամբ, որոշվում է ոչ այնքան նրա բառապաշարի հարստությամբ, որքան լեզվի ճկունությամբ։ *Այդ* ենկունությունն է ահա, որ պակասում է մեր մեծագույն մասին։ Պակասում է, որովճետև մենք աշխատում ենք գրել «գրական» լեզվով՝ դրա տակ հասկանալով մի յուրատեսակ արգելարան՝ ցանկապատված մացառներով ու փշալարերով. ինչ որ ներսում է՝ «գրական է», ինչ որ դրսում է՝ ոչ»՝։ Այնուհետև «...Համարձակություն էլ համարեք, պիտի ասեմ, որ մեր գրքերում գրական լեզուն գնալով «գրաբարայնանում» է։ Չակերտի մեջ առած այս բառով բնավ էլ չեմ վիճում մեր ճոխ ու գեղեցիկ հին լեզվի շահեկան օգտագործման դեմ։ Ավելին. այս հարցում մենք տակավին որոշակի վախվորածություն ենք ցուցաբերում։ «Գրաբարացում» ասելով ուզում եմ նշել այն գրքայնացումը, լեզվի այն հյութաղրկությունը, որ կատարվում է մեր որոշ գրողների ձեռքով և քննադատներից ոմանց պահանջով»²։

Լեզվի կաղապարվածությունից, գրջայնությունից, իր բառով ասած՝ «գրաբարայնացում»-ից դուրս գալու համար Պարույր Սևակը պահանջում էր առանց քաշվելու դիմել ժողովրդական խոսքի կենդանի, հյութեղ, պատկերավոր դարձվածքներին, բառ ու բանին, համարձակորեն օգտվել մեր հին լեզվի՝ գրաբարի բառագանձից ու ոճական հնարավորություններից, Նրան չէր բավարարում ոչ միայն վատը, այլև եղած լավը, Նա ձրգտում էր նորին, նորը «մշակելու հարցը» համարում անհրաժեշտ ու մշտառկա,

Եվ «Մարդը ափի մեջ» շարքով ու «Անլռելի զանգակատուն» պոեմով Պ. Սևակը իսկապես հեղաշրջեց նաև մեր բանաստեղծական լեդուն։

Թափանցելով հայոց պատմության հին ու միջին դարերի խորքը, Պ. Սևակը «Զանգակատան…» մեջ վերակենդանացրել է վաղուց մոռացված հայածին, հայիմաստ ու հայաշունչ բառեր ու արտահայտություններ։ Իր հերոսի՝ Կոմիտասի նման, նա էլ շատ բառերից մաքրել է նրանց վրա նստած փոշին ու ժանգը, պոկել մեռած-գրքային միջավայրից և նոր փայլով վերադարձրել պոեղիայի դինանոցը։

Ե՛վ սերտարանում, և՛ իր պազ խցում, Աղոտ լույսի տակ իր նավքավառի, Մինչև իսկ ենե ականչն էր խցում՝ Փանդիռն էր հնչում Գողքան դավառի Մարտ ու սեր երդող ձայնեղ դուսանաց. Ե՛վ խրախճանքը հին Վարդավառի, Ե՛վ մեհյաններում մորնվող աավարի

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Գրական *Բերթ*», 1960, 18 ժայիսի։

**<sup>1</sup>** Նույն տեղում։

Բառաչը խոպոտ, թոռոցը հորդուն Տարաձայնում էր արդեն կուսանաց Քրիստոսասեր Բախծոտ մեղեդուն, Հետո խուժում էր, մեղեդուն խեղդում Վայրի աղմուկը վայրի թուշանաց, Դոփ ու տրոփը բարբարոս հոնաց. Ու ջաղաքակիրթ—
Նույնքան բիրտ—

(IV, 24)

Այսպիսի հատվածները, որտեղ մեր լեզվի վաղնջական բառերն ու ձևերը օգտագործված են հմտորեն, քիչ չեն պոեմում։ Սակայն կարևորը նույնիսկ ոչ այնքան այդ ձևերի օգտագործումն է, որքան հին լեզվի պատրանք ստեղծող բանաստեղծական շունչը. «Ե՛վ խրախճանքը հին Վարդավառի», «Ե՛վ Նավասարդյան Թարմ առավոտներ, Եվ առավոտներ վառ վարդավառի», «Ա՛ստ՝ հայոց հոտի այս սուրբ փարախում, Հովվապետն ինքը ականջ է կախում Ինչ-որ մի մանկան անօրեն երգի...», կամ՝

> *Եվ հայկական տաճարների բյուր բեմերից Կոմիտասյան* պատաբագ-ով *Ժամերգեցին քե՜զ, Կոմիտա՜ս։* Եբբեմն էի լոյս և, այժըմ Խավաբ եմ և սավեր մանու...

(IV, 286)

Սակայն Պ. Մևակը չէր դառնա մեր բանաստեղծական լեզվի ստեղծագործողը, եթե բավարարվեր միայն մատյանների ու գրքերի մեջ պահված գանձերով։

> Իսկ ԹղԹից դուրս՝ Որքա՜ն-որքա՜ն Շինականի ձեռքով ցանված, Բայց չհնձված— անտհր բերքհր... (17,57)

ոչ միայն գրջերում, այլև ժողովրդի բերանում ծաղկող լեղվից, «Հայսի հայել է դաշտում ու կալում, տանը և դրսում, սովորել

կենդանություն տվել իր պապերի բառապաշարում եղած և մեզ համար արդեն մեռած բառերին։ «Զանգակատան», ընդհանրա⊷ պես Պ. Սևակի յուրաքանչյուր գրքի ամեն մի էջում, հին ու ժամանակակից լեզվի հարուստ գանձերի կողջին, շողարձակում են ժողովրդական տաք ու ընտանի բառերը, դարձվածքները, որոնք առատորեն սփռված են պոեմի յուրաքանչյուր էջում և ընաշխարհի գույնը, համ ու Հոտն են տալիս պոեմի լեզվին։ Այս կապակցությամբ չենք կարող մեկ անդամ ևս չշեշտել այն միջավայրի դերը ժողովրդական կենդանի խոսքի նուրբ ու սուր զգացողության վրա, որի ծնունդն է հղել բանաստեղծը։ Եվ ենե մեկը խորամուխ լինի ու որոնի «Անլռելի զանգակատուն» պոեմում օգտագործված ժողովրդական դարձվածքների, Հարադիրների, բառերի ու բառաձևերի, անվան<mark>ում</mark>ների, ինչպես նաև կենցաղային տարբեր պատկերների ու տեսարանների նկարագրությունների արմատները, ապա նա ամենայն հավանականությամբ նախ և առաջ դրանք կգտնի Խոյից ու Սալմաստից եկած և Արարատլան դաշտում, Հատկապես այդ մասի լեռնային շրջաններում վերաբնակեցվածների միջավայրում։ Բայց բանաստեղծը իր ապրած միջավայրից քաղելով ժողովրդական դարձված քները, պատկերները, մակդիրները և այլն, յուրատեսակ «գրականացման» է ենթնարկում, որի շնորհիվ դրանցից շատ-շատերը հարազատ ու ընտանի են հնչում և՛ արևելահայ, և՛ ,արևմտահայ բոլոր հատվածների ականջին։

Պ. Սևակի բանաստեղծությանը ընդհանրապես բնորոշ է տողի մեջ հնացած բառերի վերակենդանացումը։ Բայց և բանաստեղծի համար բացարձակապես խորթ էր ու անընդունելի, երբ «մեռած» բառերը բանատող էին մտնում այդպես էլ «մեռած» վիճակում կամ մեկ անդամ ևս այնտեղ «մեռնելով», որևէ դեր չէին կատարում, բացի այն բանը հիշեցնելուց, թե նրանց հեղինակը ձեռքի տակ ունեցած բառարանից վերցրել է բառը ու դրել իր ոտանավորի մեջ։

Մեր պոեզիայում Պարույր Սևակը այն բացառիկ բանաստեղծն էր, որ կարողանում էր հավասարապես օգտվել և՛ գրաբարից, և՛ կենդանի ժողովրդական խոսքից, և՛ գրական լեզվից։ XX դարի մեր բանաստեղծներից որևէ մեկի ստեղծագործության մեջ հազիվ թե գտնվեն այնքան «գրաբարյան» ձևեր, բառեր ու արտահայտություններ, որքան Պ. Սևակի պոեզիայում։

Շատ-շատերը, որ մինչ այդ Պ. Սևակին համարում էին բա-

ռախաղերով զբաղվող ու խրթնարան Հեղինակ, «Անյռեյի գա**ն**գակատուն» պոեմից զգացին նրա լեզվի կախարդական ուժը, որին բանաստեղծը հասնում է բանեցնելով հազար ու մի հնար։ Իր հոգու մեջ հնչող ձայներն ու կանչերը արտահայտելու համար Պ. Սևակը բառհրը կհրպարանափոխում է Համարձակ ու **Հանդուպն փոխաբ**հրուԹյուններով, ուժեղացնում անսովոր գու₌ դադրություններով, իսկ երբ պատրաստի բառերը, արտահայտությունները չեն բավականացնում, նա չի վարանում նոր բառեր ստեղծելուց։ Դիմելով գրաբարին, չի խուսափում ժողովարդականից, ժողովրդականին դիմելիս՝ չի հրաժարվում գրաբարից, դիմելով, այսպես առած, բանաստեղծական բառերին՝ չի խորշում անբանաստեղծականներից։ Վերոհիշյալ Հոդվածում կարծեք Թե «Անլռելի զանգակատան» իր սեփական փորձր նկատի ունենալով, բանաստեղծը գրում էր. «Հալտնի է, որ լեզուն Հղկում-ողորկում-ճախարակում են գրողները, այսքանով՝ նաև «ստեղծում»։ Բանը միայն նորակազմություններն ու նորաբանությունները չեն, որ նրանք են ստեղծում (այս անգամ առանց չակերտների)։ Լեզվաշինարարի նրանց դերը ամենից ավելի դրսևորվում է և պիտի երևա տվյալ լեզվի բոլոր կենսուճակ տարրերը Համարձակորեն «Հունցելու» գործում, ըստ որում «Հունցել», այնպես, որ «Հա՛ց դառնա»՝ բոլորին անհրաժեշտ, բոլորից «մարսվող Հաց»։ Միայն այս դեպքում է լեզուն նկուն՝ ի վիճակի ոչ միայն արտահայտելու առավելագույնը, այլև արտահայտածը մատչելի դարձնելու»!։

Ընդգրկման լայնությունն ու ժողովրդական երգի բազմաձայն երաժշտությունը, որ ձուլված է պոեմի յուրաքանչյուր
տողին, «Անլռելե զանգակատանը» տալիս են Հղոր սիմֆոնիկհամանվագային հնչողություն։ Պոեմը, իսկապես, կառուցված է
սիմֆոնիզմի-համանվագայնության սկզբունքով, որի մասին
բանաստեղծը միշտ խոսել է ու գրել, իսկ «Ի՜նչ-ը, ինչպե՛ս-ը և
որպե՛ս-ը» հարցազրույցում ուղղակի ասել է։ Նորից վերհիշենք
պոեմի ծնունդի պատմությունը՝ արված հեղինակի կողմից.
«Ինձ համար ամեն ինչ պարզվեց մի վայրկյանում. պարզվեց
նախ՝ վերնագիրը՝ «Կոմիտասյան ճամանվագ», հետո՝ «Հայոց

<sup>1 «</sup>Գրական *Բերֆ»*, 1960, 18 մայիսի։

հրգարան», հետո՝ «Զարմանալի զանգակատուն», հետո՝ «Անլռելի զանգակատուն», ապա նաև կառուցվածջը՝ ըստ կոմիտասյան երգերի. եթե որը է՝ «Անտունի», եթե պանդուխտ է՝
«Կռունկ», եթե սիրո մասին է՝ «Սոնա յար», Եվ քանի որ գործը
մտահղացված էր իբրև համանվագ՝ սիմֆոնիա, կամ իր եկեղեցական կարգը նկատի ունենալով՝ իբրև օրատորիա, ուրեմն
պիտի ունենար իր հանդիսավոր սկիզբը (ընդգծումներն իմն
են— Ա. Ա.)»¹։ Եվ գրվել է այդ հանդիսավոր սկիզբը, որը հետո տեղափոխվել է վերջ հենց պոեմի կառուցվածջի նկատառումով։

Պոեմը ոչ միայն մտահղացվել է իբրև Համանվագ, այլև ամբողջովին գրվել է Համանվագայնության սկզբունքով՝ Հատմբողջովին գրվել է Համանվագայնության սկզբունքով՝ Հահնադիր թեմաների պայքարի, փոխադարձ կապի ու միմյանց ենթարկելու սկզբունքով, երբ ստեղծագործության յուրաքանչյուր մասը լուծում է ընդհանուր և գլխավոր թեման ոչ թե ուղղակի տրամաբանական ղարգացումով, այլ այդ թեման կազմող վարիացիաների համադրումով։ «Զանգակատան» գլխավոր, ընդհանուր գաղափարի ու թեմայի՝ հեռուի ու ժողովոդի նույնության, անմահության գաղափարի ու թեմայի բացահայտումն ու հաստատումը կատարվում է կյանքի նորոգման, ստեղծարար գործունեության սկզբունքի և նրա իրականացմանը խանգարող կործանարար ուժերի բախման ու պայքարի հետևողական, նպատակասլաց գարգացման միջոցով։

Հակադիր թեմաները տարբեր ձևերով ու վարիացիաներով հնչում են ոչ միայն պոեմի ծավալուն մասերում՝ հինգ համաղանգերում (Ցայգալույսի, Աrևագալի, Միջօբեի, Ծավալվող, Եղեռնի), այլև այդ համազանգերը կազմող ղողանջներում։ Ավելին, ղողանջներից շատերն իրենց հերթին միահյուսված հնչեցնում են իրենց ներքին հակադիր թեմաները։

Պոեմն սկսվում է համանվագին հատուկ հանդիսավորությամբ՝ «Ավետիսի ղողանջով», ուր հուրախություն հայոց աշխարհի աղդարարվում է երկու մեծ ծնունդ։ Երազանքով է լրցված հայոց աշխարհը, բնությունը ցնծում է, տոն է նրա համար, որովհետև միայն ինքը գիտի, թե ում է ծնել, ինքն է լսում, թե ինչ հայաշխարհիկ երգեր ու նվագներ են հնչում նորածինների առաջին ճիչում։

<sup>1 «</sup>Սովհատկան գրականություն», 1971, 💥 2։

Երևի անձգ ջրվեժներն այդօր Հոսեցին անձայն, ինչպես նկարում, Եվ լույսը երգեց, (17,8)

Բանատահղծության հանդարտ ու հանդիսավոր հնչհրանգը փոխվում է հաջորդ ղողանջում («Որբության»), սկիզբ է առնում ցավի թեման, Բանաստեղծը ժողովրդական երգերի՝ «Անտունիների», «Տո լա՜ճ տնավեր» աղերսը դարձնում է դողանջի համար հանգերգ և անտունիների բառական ու արտահայտչական թեմաներով բացում իր ապրումների խորությունը.

> Գրկանոց հասակ, վիրավոր սրտիկ, Աչթերում արցունք, ճակատին քրտինք, Աշնան պաղ քամուն ու ձմռան ցրտին Որբուկն ո՞ւր մնա, որբուկն ո՞ւր գնա, Որտե՞ղ տաքանա, ո՞ւմ Թոնրան շրթին։ —Տո լա՜ճ տնավեր...

Դոնեդուռ հրգեց — ձայեր կլկբլան, Բերանն էր կերգեր, իսկ աչքը կուլար, Դունչիկից կելներ ժխի տաք քուլան, Սրտիկն էր էրվում, սրտիկ սևավո՜ր, Ցավերե էին փուքս, անձիկն էր քուրան։ —Տա լա՜ն անավեր... (IV, 11—12)

Հատվածի տաղաչափական ձևերը, հատկապես ժողովրդական խոսքին հատուկ բառակազմություններն ու արտահայտությունները ոչ միայն պատմական միջավայր ու ազգային երանգ են ստեղծում, այլև բանաստեղծությանը հաղորդում անհրաժեշտ թախծոտ մեղեդայնություն։ Իսկ յուրաքանչյուր տունը փակող «Տո լա՜ձ տնավեր» հանգերգը դառնում է հոգին ծվատող կանչ ու աղերսանք։

արբացած Հերոսը ծնողներից ժառանգել է կլկըլան ձայն, որ աակով բանաստեղծը ղողանջը ավարտում է «Սկիզբըդ խոց էր, փիրջըդ՝ ո՞վ գիտի» տողով, մի հարցումով, որը ինչ-որ հույսի դուռ է բացում, Եվ անմիջապես հնչում է նոր Թեմա՝ ցավին փոևնթերցում է ցնծության Թեման։ Բանաստեղծի հոգին ցնծում է. հնչում է մերթ մեպմ, մերթ այնպես զնգուն՝ «ասես թե կիրճում Պովն է շներշեկում», մերթ այնպես խաղազ՝ գեծչպես կաբավն է սաղմոսում «կղա», մերթ այնպես հորդուն՝ «ինչպես ջաղացի ջրտուն», Բանաստեղծը ցնծություն է ապրում նաև այն բանի համար, որ իր հերոսի երակներում հոսում է ցղնեցու արյունը, իսկ «գյուղն այդ Ցղնա Գողթանն է չքնաղ», իր ցնծությունն արտահայտելու համար այս անգամ գնում է դեպի Գողթան երգիչներից մեզ հասած վիպերգությունները, նրանց թեմաներով ու ոճով հնչեցնում «Ցնծության ղողանջ»-ը.

...Փանդիրը գրկած ու վինը ծնկան, Իրենք իրենցով ու դիցով լեցուն՝ Դուռ-դարպասների սալքարին նստել, Երգել են նրանք վեպը Սաթինկան, Ալքերն են գովել Ալանաց դստեր, Եվ խոսջը խելոք, և մեջքը բարակ, Եվ Արտաշիսի սիգալը արագ՝ Ձեռքին շիկափոկ-ոսկեսը պարան...
(IV, 14)

Ցևծում է բանաստեղծի հոգին, որովհետև հենց նրանք,

«Տանախ կույր ծնված» անուս ու թերուս, Գողթան այդ գուսաններն են մեզ տվել.

> Փսզ ու թմբուկին խաղացող մատներ, Լեռե ի վար վարգող եղնիկի ոտներ, Եվ Նավասարդյան թարմ առավոտներ, Եվ առավոտներ վառ Վարդավառե, Եվ ծուխ ծխանի՝ Հայրենի կրակ։ (IV, 15)

Եվ ազդարարում է հերոսի ով լինելը. նա ջառավիղն է և արժանի զավակը հայ գուսանների։

> Նույնքա՜ն Հարապատ, Նույնքան Հա՛յ ապատ, Որքան և հրանք։ (17, 15)

Ղողանջն ավարտվում է նոր հարցումներով՝ իբրև պոեմի մյուս հերոսի՝ ժողովրդի, ճակատագրի Թեմայի մուտքը ազդարարող կանչեր. Ո՞վ է հասկացել բժայքը բախտի
Եվ այն էլ... հայոց.
Հահկարծ կեռմանը ազգավեր գաղթի՝
Կածանը վայոց,
Դառնում է համփա համահավաքման,
Խոյանք է դառնում քռիլքը անկման...
Ո՞վ է հասկացել բմայքը բախտի,
Եվ այն էլ... հայոց։
(IV, 15—16)

Կոմիտասյան Թեման այսպես տարբեր կողմերով ու Հնչերանգներով զարգացնելուց Հետո, բանաստեղծը «Արթնության ղողանջ»-ում տալիս է քաղաքական միջավայրի պատկերը, ութ և առաջին անգամ դեմ-դիմաց են կանգնում կյանքի երկու Հակադիր սկիզբները՝ կործանող ուժերը և դիմադրական-Հակառակության ոգին։

> Uուլթան Համիդը, ի փառո ալլահի, Ի Նշան ահի Udbb of such Եվ ի գիտությու**ն**՝ Իր երկար քթով ամեն տեղ մանող Այդ Եվրոպայի,---Սուլ**թ**ան Հաժիղը տարավ ու բերե**ց** b4-Ապտակի տեղ, Ապտակի հման --Շրը՜խկ՝ «Հայաստան» բառը արգելեց, Լեզվից, բարտեղից, գրբերից բերեց. — L'ugned bil, 24m", Ալլա՜ Հը վկա։ bd if ti babi, by the interest Քանդողը ես եմ, M'4 & shabine ...

(VI, 22-28)

Կործանող մյուս ուժն էլ իրենն է անում. «ամենազութ» ձեռքով ցարը արգելում է Հայոց դպրոցներում Հայոց պատշ մության ուսուցումը։ Եվ իբրև Տակադրություն կործանարար ուժերի կատարածի, ծնվում է արթնության ու մաքառման ոգին. Իսկ հեմարանո՜ւմ... Թուրքախոս սանի կարոտ բերանում, Անուշ մրգի պես, բայց չհալվելով, Ի՞նչ րառեր էին հիմա քաղցրանում, Անհայտությունից հանկարծ բարձրանում Քաչն Հայկ, Արամ, Տիգրան Մեծ, Արա, Մաշտոց, Եղիշե, Ո՞ր մեկին հիշել...

Սա, կարելի է ասել, պոեմի գլխավոր Թեմայի էական, Թերևս ամենաէական նվագներից մեկն է, կործանման զենքերի ու միջոցների դեմ ոչ Թե նահանջելու, այլ սեփական զենք կռելու և ինջնությունը պահպանելու ոգու հաստատումը։ Հաջորդ զողանջներում տարբեր վարիացիաներով հնչեցնելով այդ նվագը, ինչպես նաև հերոսի հոգեկան դրաման՝ սիրո բնական ձգտումի և իբրև կրոնավորի նրա առջև քաշված արգելքի Թեման, անաստեղծը «Ցայգալույսի համազանգ»-ը փակում է ազդարարելով Կոմիտասի օծումը։

Եթե «Ցայգալույսի համազանգ»-ում իշխողը հերոսի թեման էր, ապա «Արևագալի համազանգ»-ում հիմնական տեղ է գրավում ժողովրդի թեման։ Հերոսը այստեղ ավելի շատ երևում է «միջնորդված» ձևով, երգի միջոցով։ Ժողովրդական կյանքի լայն պատկերները ստեղծելու համար բանաստեղծը տարբեր վարիացիաներով հնչեցնում է ստեղծարար աշխատանքի, կյանքի մշտական նորոգման, ժողովրդի կենսասիրության, ապրելու և գոյատևելու համառ կամքի, հոգևոր պարզության ու հարստության թեմաները։ Կենսահաստատ մեղեդին մեկ հնչում է մեղմ ու ցնծագին, մեկ դրամատիկ շեշտեր է ընդունում, ի վերջո դառնում ողրերգական, ընդհատվում է խաղաղ-ստեղծարար կյանքը։

Հնչում է կոտորածի Թեման, որին միաձուլվում է ժողովրըդի դիմադրական-հակառակության ոգու Թեման։ Վերջինս ի վերջո վեր է ածվում հերոսական Թեմայի, որ հնչում է համազանգը փակող «Հերոսական ղողանջ»-ում.

> Ահեղ ջարդերի ճարակող բոցում Ամեն սասունցի դարձավ Սասնա ժուռ, Սասնա տուն դարձավ ամեն ընտանիջ, Սասնա գլուցազուն՝ Թե՛ ժեծ, Թե՛ պունուր,

Որ—թավակա՞ն է— Քառսունծամ կույսեր, հարսներ արմազան Օսմանցու համար էլ երկանք չաղա՞ն, Որ—բավակա՞ն է...

ծանդուն իանունի գովքը փոխարհն, Մասնա զմրզմրան չրերի նման, Հնչեց սարերում, ճամփեքում ոլոր Աչ ու ձախ հորդած Օրգը քաջորդաց...

(IV, 88)

«Հերոսական ղոզանջ»-ի վերջում երկու Հակադիր Թեմաները ետ են քաշվում և՝

> Ձմեռը նորից գարուն է դառնում, Ամառն է կրկին հետևում գարնան, Ամառվա տեղը գարունն է բռնում, Եվ նախ՝

Վախվորած, շվար ու մոլոր, Ապա՝

Աննկատ ու ակամայից Ժպիտն է խաղում շուրթերին հայի. Թևերն է ծալում ուժասպառ Լո-լո-ե Կոկորդն է ցամջում Վայ-աման-վայ-ի, Նորից է հնչում ուրախ ճայ-նայ-ը։ (1V, 92)

ԸնդՀատված կյանքը վերսկսվում է. Հնչում է «Միջօրեի համազանգ»-ը. ղողանջում են ժողովրդի կենսասեր ու կենսախինդ հոգու ձայները, ուխտագնացությունների ճանապարհներին, մատուռների ու վանքերի բակերում, հարսանքատներում,՝ ամենուրեք հորդում է հայ երգն ու պարը։ Համազանգում իշխում է հրճվանքի հեթանոս ոգին, բանաստեղծական մթնոլորտի մեջ լցվում են հումորը, կատակային երկխոսությունը։ Միայն համազանգի վերջին ղողանջում («Մրմուռի») նորից լսվում են տագնապոտ նվագներ, որոնք հիշեցնում են անցյալը և կարծեք թե ազդարարում նաև սպասվելիք վտանգը։

«Ծավալվող համազանգ»-ը ամբողջությամբ **Նվ**իրված է Կոմիտասի թեմային։ Բանաստեղծական ծավալվող մեղեդիները այստեղ մերթ հնչում են պայծառ ու վեհաշուք («Ղողանջ հաղթության»), մերթ դրամատիկ ու ցասումնալի («Ղողանջ միջակության»), մերթ տագնապոտ ու ողբերգական («Ղողանջ վայրատման», «Ղողանջ պոլսական»)։ Համանվագային բազմաձայն մեղեդայնության, քնարականության, Հուզականության, սիրերգության անգերազանցելի կտոր է «Հարցման ղողանջ»-ը, որտեղ ամբողջ խորությամբ բացված է Կոմիտասի անձնական դրաման։ Հերոսը բնությունից ստացել է կյանքի նորոգման, ոշդեսերման իրավունք ու պարտականություն, բայց իրականությունը զրկել է նրան այդ իրավունքից օգտվելու, մատներ են տրվել նաև շոյելու, կրծքին սեղմելու համար, բայց ո՞ւմ սեղմեր իր կրծքին, շուրթեր են տրվել համբուրելու, և սիրտ է տրվել սիժավալվում է մեղեդին մերթ բողոքող ու ընդվզող, մերթ աղերսող ու փոթորկող, մերթ դրամատիկ ու ողբերգական։

> Ո՞վ էր այդ Բաքուն-մեղավոր սիրո ԱՀավոր դժրախտ — երջանիկ տերը, Վարդապե՛տ, տստ՛, Զգա քեզ ազա՛տ, Թեզ հիմա ո՛լ ոք չի բանադրրի, Ո՞զջ մի ժողովուրդ քեզ կունկընդրրի։ V Վարդապե՛տ, աստ՛, Ջգա քեզ ազա՛տ. Մի՛ խոստովանիր, այլ Հպարտացի՛ր, Ո՞ւմ է սուրրը պետք, եկ դու մարդացի՛ր։

Բոլոր Հնարավոր վարիացիաներով միևնույն Հարցապնդման ու աղերսի կրկնությունները բազմաձայնություն, շնչակտուր լարվածություն ու սրտաշարժ Հուզականություն են Հաղորդում ամբողջ ղողանջին։ Իսկ զրնգուն Հանգերը, ալիտերացիան կարծեք լրացնում են այն, ինչ կարող էր պակաս թվալ Համանվագի մեջ.

> Ասա՛, Վարդապե՛տ, Ո՞վ էր ջո սերը, Բախտի պես Բաքուն Քո սիրո տերը։ Ո՞վ էր նա, ի՞նչ էր անունը նրա. Սոնա՞ էր արդյոր, Խումա՞r էր, Շողեr. Ականջին ուներ սրտաձև օղե՞ր,

**Խա**՞լ ուներ արդյոք, ո՞ր այտի վրա։՝ 😗 Ուներ Տիրաժոր ալքեր ու Հոնքե՞ր, Տիրամոր ունկեր, Տիրամոր ծունկեր, Տիրամոր Հասակ, Մագերը՝ պսակ, Շապիկը կապույտ, շորը՝ ռոկեկար,— Դարերից եկող մի մանրանկար, Որ կարծես և՜ կար, և՜ բնավ չկար, Որ թեպետ ուներ Չխամրող գույներ... Ph" ոչի՞նչ չուներ, այլ ուներ լոկ թե՞զ, Այլ ուներ լոկ քե՛զ-մի ամբո՜ղջ աշխարհ, **Եվ ա**ղաչում էր, որ դու չլքես, Դառնաս օրվա հա՞ց, և ո՞չ Թե... նշխար, **Եվ** աղհրսում էր՝ առանը նայհլու, Ու նվաղելով՝ տրվում Թևերիդ... (IV, 150)

Անցնելով Հասարակական ու անձնական կյանքի դառնու-Թյունների, բոլոր տեսակի փորձուԹյունների միջով, դառնակսկիծ ցավերի ու մղկտացող կարոտի բոլոր աստիճաններով, ի վերջո, հերոսը հաղթում է իր հոգու լույսով, որ երգն էր, նվաճում է աշխարհը, շահում մրցուԹյունը` աշխարհի առջև հաստատելով իր ժողովրդի ինքնուԹյունը և բարձրանում փառքի պատվանդանին` «իբրև հերոս— դեռ կենդանի՜»։

Հնչում է պայքարի ու հաղթանակի ուրախության թեման։ Թվում է, թե այլևս ոչ մի խոչընդոտ չի կարող կանգնել հերոսի դեմ, որ ամեն ինչ մնացել է հաևում, բայց... կատարվում է աներևակայելին՝ պատերազմի փողերի ահարհկող ձայնն է լսվում. Հնչում է «Եղեռնի համազանգ»-ը։ Ամայացվում է հրկրը, ոչնչացվում է հողի տերը։ Ներջևում, երկրի վրա ժողոփրը, ոչնչացվում է հողի տերը։ Ներջևում, երկրի վրա ժողունը, որ անայնին արձագանքող չկա. մի ելք է մնում. և լսվում է Կոմիտասի երկինք ուղղված ձայնը, որ ատխրալաւլուկ ամրողջ մի ազգի» անունից գուք է հայցում.

-St'r, agardbu'...
-Suguagu ƙwrg, bapwrg dhrag,
Arf be wurbul þ ghraiphis,
St'r, agardbu'...
-Thea' ghair dun heagh,
Φrhbu' gdbq, udbewan'ip...
-Zuggbdf þ fbe urmunnigud

ծվ պաղատիմք զայս ասելով. Տէ՜ր, ողորմեա՛...

—Ընկհալ զմեր աղաչանըս, Լո՛ւր, գթառա՛տ, և ողումեա՛...

(IV, 194—196)

Բայց ձայնը չի արձագանքվում նաև երկնքում։

Եվ բոլոր նրանք, ովքեր իրենց ձայնը այդպես էլ չկարողացան հասցնել «կույր ու խուլ» աստծուն, խոսում են բանաստեղծի շուրթերով, որ երկու միլիոնի հառաչանքների, աղաղակների ու վրեժի խոսքերը, որպես հզոր զանգակատուն, լսելի է
դարձնում սերունդներին։ Եվ կարծեք ի պատասխան դրա լըսվում է արձագանքն այն քաղաքների ու շեների, այն գետերի ու
լճերի, այն դաշտերի ու սարերի, այն ծառերի ու ծաղիկների,
որոնք արդեն կես դարից ավելի է, ինչ լքվել են ու տենչում են
իրենց տերերի տաք մատներն ու ձեռքերը, որ «հպվեն իրենց,

bվ հիմա այնտեղ՝ . Հին Ծովասարի քարերի վրա Գառնարած Դավքի հրկաք տրեխի քողած Հետջերում, Ինչպես խաղալիթ—փոթրիկ դուռի մեջ, Անձրևաջուրն է քմծիծաղ տայիս Պաղ կիսալուսնի ներում ակնարկող բառերի վրա... Սասնա վիպական Մարութա վանքում Ուխտավորի տեղ բուերն են տնքում՝ Այս փուչ աշխարհի բանը խորհելով... Ընկույզի վրա ընկույզ է փ*տում*. -2m4mpm'n 24m... Ոչխարներ վայրի ու վայրենացած ՜ Բարձրիկ սարերից անվախ **իչնում ցած**, Հատնում են մինչև Մշո բաց հովիտ. \_4pm4n'n >4m, Նույնիսկ գո՜ղ չկա...

Ամայացած երկրի ողբերգական պատկերներից Հետո ամեն անգամ տարբեր ձևով Հնչող կրկնակ ճիչ-աղաղակը («Դե ե՞կ, Վարդապե՜տ, Մի՜ խելագարվիր», «Դե ե՞կ, Վարդապե՜տ, եկ ու մի՜ ծռվիր…», «Դե ե՜կ, Վարդապե՜տ, ու մի՜ ցնորվիր…», «Դե ե՜կ, Վարդապե՜տ, Ու մի՜ խենթանա» և այլն) ոչ միայն մե-

(IV, 201-202)

ռածների, այլև ապրողների **բողոքն է ընդդեմ անաթ**դարությա<mark>ն</mark> ու կատարված ոճիրի։

Ողբերդության թեմայի զարգացումը Հասնում է իր բարձրակետին. երկիրը ամայացված է, հերոսը՝ խելագարված, Կործանարար չար ուժը հաղթել է, հնչում է անանց սուգի մեղեդին, որով և ավարտվում է «Եղեռնի համազանգ»-ը։

Բայց ո՛լ, չարը չի կարող հաղթել, և չի էլ հաղթում կյանջում։ Նա կարող է ոչնչացնել ու ամայացնել երկիրը, բայց ոչ
ժողովրդի ոգին, նա կարող է ոչնչացնել երգի աղբյուրը, սպանել երգահարույցին, բայց ո՛լ երգը, բայց ո՛լ նրա ձայնը, կարելի եղավ խելագարեցնել Կոմիտասին ու սպանել նրա մարմինը, բայց անկարելի էր ոչնչացնել նրա ձայնը, երգը, սպանել
նրա ոգին, որովհետև նա արձագանջում է ապրողների հոգիներում, ըստ որում արձագանջվելով ուժգնանում և ահագնանում
է՝ դառնալով «Աճագնացող աrձագանք»։ Աշխարհով անցնում է
մաջրող մի փոթորիկ։ Մեռած-սպանված մարմնի հետ Կոմիտասի ոգին վերադառնում է հայրենիջ. հարություն են առնում և՛
այդ ոգին, և՛ ժողովուրդը։

Պոհմն ավարտող ղողանջները կատարում են նույն դերը,
ինչ երաժշտական համանվագում՝ վերջը, Այստեղ շատ խտացրած ու ընդհանրական ձևով կրկնվում են պոեմի հիմնական մոտիվները, Տնչում են ցնծագին ու դրամատիկ, հերոսական ու
ողբերգական Թեմաները, Եվ հենց այստեղ էլ, համանվագայնության կառուցման համապատասխան, բացվում է գլխավոր
Թեման՝ ժողովրդի ու հերոսի անմահության Թեման.

Դարեր ի վեր վառում են մեզ,
Այրում են մեզ
Դարձնում մոխիր
Հնոցի մեջ խուլ չարության,
Խարույկի մեջ ջեն ու ոխի,
Ու տաջ մոխիրն անգամ թրչո՜ւմ...
Սակայն ոգին մեր հայության
Թե այրվեց էլ, ո՜լ, լի՜ կորչում.
Ելջ է ճարում նո՜ր հարության...

Հարություն ապրող ժողովրդի հոգում իր անմահությունն է ապրում Կոմիտասը։ Պոեմի վերջին հանդիսավոր մասը, որ նախապես գրվել էր իբրև սկիզբ, առանձին ուժ է հաղորդում պոեմին։ «Դո՜ւ-Վարդապետ» տողից սկսած Գ. Սևակը Քեղեղում է կրկին ու կրկին նորանոր պատկերներով, դգիմառնություններով.

Դու հս քարը
Եվ արդատաչ մեր պատչարը.
Հացը օրվա
Եվ հեզ ժամի մեր պաշարը.
Մեր փակ հոդին, րաց աշխարհը,
Սրբագործված մեր նշխարը.
Օտարամուտ ախտի դիմաց.
Խնկածավալ մեր տաճարը՝
Օտարահոտ ազտի դիմաց.
Վերադարձի մեր պատճառը՝
Մեր հարկադի գազքի դիմաց.
Ազգասըփյուռ բախտի դիմաց...
(IV, 298—239)

Դիմելով վարիացիաների իր սիրած ձևին, բանաստեղծը կարծեք ձգտում է հնարավորին չափ լրիվ ու բազմակողմանի ավարտել Կոմիտասի՝ հերոսի Թեման, առավելագույն չափով դուրս քաշել, հանել նրանում եղած հնարավորությունները, և գնալով ավելի ու ավելի է բարձրացնում հուզական լարվածությունը, հասցնելով այն բարձրակետին, իմաստային ողջ ծանրությունը կրող տողը Թողնելով ամենավերջում.

> Ընդունիր դո՜ւ, գու՝ մեր երգի ՄշտաՏնչուն նվագարան, Ընդունիր դո՜ւ՝ մեր ցաքուցիր Մասունքների հավաքարա՜ր. Դու՝ խազերի մեր ջերական, Դու՝ որբազան մի ավազան, Ռր մեր հոգին ախտահանեց. Դու՝ բիբլիական մի գավազան, Ռր ուր դիպավ՝ աղբյուր հանեց. Դու մեր կարոտ ու մեր մորմոք, Մեր տաղի քուրմ,

Մեր մշտահունչ ու մշտարքուհ, Անլոելի զանգակատո՜ւն...

(IV, 240)

Այսպիսի համանվագային ներքին րարդ կառուցվածք ունեցող գործ անծանոթ էր հայկական պոեմին։ Սակայն սխալ կլիներ «Անլռելի զանգակատուն»-ը համանվագային համարել միայն կառուցվածքի համար։ Պոեմի համանվագայնությունը պետք է փնտրել նաև այլ տեղերում՝ գլխավոր գաղափարի, թեմայի և ռիթմական կառուցվածքի հարարերության մեջ։ Ջարմանալի վարպետությամբ ու շռայլությամբ են օգտագործված հայկական բանարվեստի հնարավորությունները, բանաստեղծական տարբեր ձևերը։ Պոեմում կողջ-կողջի «բնակվում» են զընգուն հանգերը և սպիտակ ոտանավորը՝ խոսակցական հնչերանգով, ժողովըրձևերը։

Բայց ոտանավորին շարժունություն հաղորդողը չափը չ<mark>է</mark>, այլ ռիթեքը, բանաստեղծական արտահայտչականության այդ հզոր միջոցը։ «Զանգակատան» ռիթմերը նույնպես ունեն ժողովրդա• կան արմատներ, որոնք պոեմը սերտորեն կապում են ժողովրըդական երգերին ու ասքերին և համապատասխանում են հայկաողուն։ Պոեմի յուրաքանչյուր ղողանջի համար բանաստեղծը գտել է Համապատասխան ռիթեն ու Հնչերանգ, օգտվելով նրանց ընձեռած բոլոր հնարավորություններից, և դրա շնորհիվ պոհմում բազմագան ռիթմերի մի իսկական համանվագ է ծավալվում, դրամատիկական խիտ ու տագնապոտ-ընդՀատվողներից մինչև Հուզական արտահայտչական դադարները, մինչև աշխույժ հրգայինը, արագընթաց ու ընդոստ պարայինը։ Անընդմեց փոխվող ռիթները, Հնչման խիստ շրջադարձերը, մեկ «լադ»ից մյուսին, մեկ արագությունից մյուսին, ամենադանդաղ-Հանդարտից՝ ամենաարագին, առանց կանգ առնելու կատարված անցումները պոեմին Հաղորդում են շարժուն բնույթ։ . արագրնթաց շարժմանը նպաստում հն նաև Հարցական ու բացականչական ձևերի առատությունը, միջանկյալ Հանդիմանական դիմումները, քնարական ռեպլիկները, խոսքի տողատման մանրատման ձևերը, որոնք հատուկ են։ ժողովրդական երգերին։ Լեզվի ուժեղ զգացողությունից, բանաստեղծը հաճախ բառերի Տետ խաղ է անում և բառը սիրելուց ծնունդ տալիս ներքին արտաքին լիահունչ ու գրնգուն այնպիսի հանգերի, որոնց կարող են նախանձել Հանգավորման ամենաՀմուտ վարպետները։

Պ. Սևակից առաջ էլ (նաև Հետո) Կոմիտասի ու 1915 Թըվականի Հայկական հղեռնի Թեման Հնչել է մեր պոեզիայում։ Կոմիտասի կերպարի բանաստեղծական մարմնավորման առաջին փորձը Եղիշե Ձարենցի «Կոմիտասի համար» պոեմն է, որի արձագանքը, ինչպես արդեն `նկատված է, առկա է «Անլռելի զանգակատան» մեջ։ Կոմիտասյան Թեման ներշնչել է Նաիրի Զարյանին, Գեղամ Սարյանին։ Վերջինիս «Դեպի կառափնարան» գործը այդ Թեմայի բանաստեղծական Հաջողված արտահայտություններից է։ Հայկական եղեռնի թեման տարբեր ժամանակներում Հնչել է ՀովՀաննես Շիրազի, Սիլվա Կապուտիկյանի, ՎաՀագն Դավթյանի, Գևորգ Էմինի և մեր մյուս բանաստեղծների պոեմներում ու բանաստեղծություններում։ Սակայն Պ. Սևակին էր վիճակվել Եղիշե Չարենցի սկսածը Հասցնելու ավարտի, ամբողջ խորությամբ զգալու և բանաստեղծական անխամրելի գույներով մարմնավորելու Թեման՝ ստեղծելով Համանվագայնությանը առանձնահատուկ բարդ կառուցվածք և միաժամանակ մեր ազգային ճարտարապետական շինություններին Հատուկ պարժ զությունը ունեցող կոթող, որը դիմանալու է ժամանակների Տողմահարությանը, որովհետև կառուցված է ոչ թե ավագի վրա և ոչ էլ բարձրաբերձ ու ամրապինդ ժայռերի, այլ ժողովրդի հոգու մեջ, որին մահ ու մահացում չկաւ «Արևելյան Հայաստանի խուլ ու ան∢այտ Ձանախչի գյուղում ծնված, գաղթ ու կոտորած չտեսած բանաստեղծի... էությունը,— գրել է Սիլվա Կապուտիկյանը,— ինչ-որ միստիկական Հաղորդականությամբ՝ առաջինը ընդունեց օդում և ժամանակի մեջ գործող անբռնելի ալիքները, որ կոչվում է... սերունդների հիշողություն, և ընդունելով՝ վերաՀաղորդե**ց «Անլռե**լի գանգակատան» ղողանջներով։ ՎերաՀաղորդվեց այնպե՜ս, որ Հինգ տասնամյակ Հետո էլ աշխարհասփյուռ հայության հոգին ծխաց նույն կսկիծով, ինչպես 1915-ի ապրիլի 24-ի լույս գիշերը։ Ստամբույի վրա բացվող արյունոտ առավոտին»<sup>լ</sup>։ Թվում է, Թև պատմությունը կրկնվում է, և «Անլռելի գանգակատան» ստեղծման դեպքում նույնն է կատարվում, ինչ հայ հրգի հայտնագործության.

<sup>&</sup>lt;sup>ի</sup> «Սովհատկա**ն** Հայաստան» ամսադիր, 1971, № 6։

...Ո՞ւմ մացով կանցներ, Թե ԳողԹնից գաղթած, Գերանը չարդած ու սյունը խախտած, ինչ-որ տնակի կիսախավարում, · Գողβնից շատ հեռո՜ւ, մի խորթ գավառում, Որտեղ վարակը օտար շարավի Ուտում էր մարմին ու Հոգի կրծում,-Ո՞ւմ մաջով կանցներ, և ո՞վ էր կարժում, 🎮 արտի շողա Գողթան շառավիզ, Պիտի բոցկլոա Գողթան պայազատ՝ Նույնքան հարազատ, Նույնքան հա՜յ ազատ, Որքան և հրանը. Արժանի ժառանգ ԴողԹան գավառի հայ գուսանների, Փողհար-փանդռահար վիպասանների՝ Օտարի շնչից զանուզանելի, Այդքահով՝ նաև անհասանելե... Ո՞վ է Հասկացել քմայքը բախտի Եվ այն էլ... հայոց...

(IV, 15)

րախման արտահոլությամբ, արտահայտչական եղանակներով, ժողովրդական երգի, բառ ու բանի օգտագործումների առատությամբ «Ջանգակատունը» զուտ հայկական գործ է և այդ իմաստով նաև շատ դժվար թարգմանելի։ Սակայն բովանդակությամբ այն դուրս է եկել ազգային շրջանակներից, և դա ոչ միայն այն բանի շնորհիվ, որ հայ ժողովրդի ազգային ողբերգությունը բացահայտված է պատմական իրադարձությունների ֆոնի վրա, այլև այն լայն հայացքի, որով Պ. Սևակը նայել է այդ ողբերարությանը։ Իսկ բանաստեղծը, ինչպես տեսանք, հայ ժողովրդի հետական ներուն ներ ու մասնակոր հարցի, այլ ընդհանրացված պատկերև ներով՝ իրև կյանքի երկու հակադիր սկիզբների, մի կողմից՝ եռնության, իսավարի, վայրի բնազդի արտման արտահայտության։

«Անլռելի զանգակատունը» ստեղծելիս Պ. Սևակը բանաստեղծական ազդակ է ստացել և՞ Նարեկացուց, և՜ Սիամանթոլից ու Վարուժանից, և՜ Եղիշե Չարենցից, և՜ Կոստան Զարյանի «Տատրագոմի հարս»-ից, և՛ հայկական ժողովրդական ասջերից ու երգերից։ Բայց ազդակ է ստացել նաև… արևմտա-հվրոպական օրատորիաներից ու ԲեԹՀովենի սիմֆոնիաներից։

Մի ծոցատետրում, զանազան նշումների կողջին, կարդում ենը 17.6.58 (ողբերգական մահից ուղիղ 18 տարի առաջ) նշումը. «Ստակովսկու համերգը Дв. Спорта.

— Կոմիտասը գուցե վերնագրել՝ «Իսկ երգը չի խելագարվում»։

Մի այլ ձեռագրում կարդում ենք. «1. 3. 58 Ստ-ի «Жемчужина»-ից հետո»։ Նշմանը հետևում են այն գրառումները, որոնցից ծնվել է «Նախճիրի ղողանջ»-ի սկզրի մասը.

> Եվ կույսեր, որոնց ծոցի մեջ լուտե Լուսնի լույսն անգամ ծածուկ չէր հոտել Որ երկչոտ էին, ինչպես եղջերուն, Որ աննյուն էին, ասես հորինված Մի հովվերգական վեպի էջերում. Աղջիկներ,

Որոնք անպարկեշտ բառից ու շոյիչ խոսքից Երկնքի նման բռնկվում էին շիկնանքով ոսկի. Ամոքիան ծ, մաքո՞ւր, լուսավո՜ր կույսեր, Որ ֆրանսերեն անգիր գիտեին Լամարքին, Վիյոն, Ալֆրեդ դը Մյուսե Եվ անգլերեն

աննքի Օֆելյայի տրտում երգն էին արցունքով ջրում,— Օֆելյայի պես այժմ ցնորված՝ Խելագարվածի իրենց ճիչերում, Դարձյա՜լ մոռանալ չէին կարենում ա՜յն դժոխքը սև Եվ բռնաբարող ա՜յն ասկյարներին, ֊

Ա՛լն ենիչերուն, Ա՛լն անասունին ասուն, բայց անբան, Որի բուԹ գլխի կեղտոտ փոչերում ԵԹե խլվլում-շարժվում էր մի բան, Ապա մարդկային մի տօր չէր, օ, ս՜չ, Այլ... միայն ոճի՜ր։

(IY, 178—174)

«Անլոնլի զանգակատան» ձեռագրի մեջ կարդում ենը. «После концерта «Страсти по Матфею»»: Գալիս էր Բախը, առանը կեղծամի, նվագում իր օրատորիան (կանտատը, մեսսան,

խորալը, ֆուգան, органные, клавирные), իսկ Կ[ոմիտաս]-ն через нее լսում է իր գրելիր պատարագը։ Գալիս է Մոցաrտը, ջահել ու կենսախինդ, խեն ու ծաղրական նայում վեղարին, սուլում է արիա (կոկորդ, սրինգ, Ֆ-ի հարսանիք, սիմֆոնիա, ռեքվիեմ), պահանջում իրենը։ Գալիս է Հենդելը, Բենհովենը և իսկապես (?) Վագները։

- —Մոցարտի դեմ՝ «Անուշ» (և այլն)
- -- bu իմն հմ ուզում, իմը...

опр отшր-մեծերը շատ են ճնշում, նա պատասխանում էր Բախի արիայով «Сжалься», երբ ակամա տարվում էր նրանցով, Հիշում էր Բախի խորալը—

— «Я ушел от тебя, но сейчас же вернулся!»

4 ш d «Отдайте мне моего Христа» (ария с 2πιβ μ 4), μ η μ ω δ μ (?!) «Если я должен когда-нибудь умереть, не уходи от меня» (хорал).

«Զանգակատան» ընթերցողը, անշուշտ, այս նշումից անմիջապես կհիշի, թե ինչ է դարձել դա պոեմում։ Բայց արժե տեղն ու տեղը համեմատություն կատարելու համար բերել «Պանդըխտական ղողանջ»-ի համապատասխան մասը, հիշեցնելով միայն, որ հիշյալ ղողանջը պատմում է Կոմիտասի՝ Բեռլինում ուսանելու շրջանի մասին.

Կոտրելով բառի բարակ սառույցը
Ոչ իբրև օտար-սառն ու կեղծամիտ,
Այլ մեծ պապի պես՝ առանց կեղծամի,
Դալիս էր Բախը ու ծանրը նստում
Երգեհոնի դեմ, ֆիզհարմոնիայի
Ու բարի ժպտում մրահոն հային։
Եվ ալիքվում էր մի վաեմ մեսսա,
Ու Բախը կարծես ասում էր.
—«Տեսա՞ր»։

Անհուն արբությամբ երկինք էր միաում Մի հոգեարբիչ հոյակապ խուալ, Եվ ծերուկ Բախր ջահելին դիտում, Հարցիում էր կարծես— և դրարարով. —«Իմա՞ստը դորա»։ Իսկ այնուհետև՝

Orwmorpu-ի նարձկանման ծփացող մի ծով Լռիկ մեղմությամբ, աղոքքի հիչով Դիզվում էր դանդաղ, փլչում շատ արագ, Մինչդեռ ականջում մոլեռանդ հայի, Օrատոrիա-ի ծփանքի միջով Խեղդելով խորք ձայնն Օrատոrիա-ի Իրենն էր հելում՝ Դի նոր Պատասագ...

(IV, 68)

Ղողանջի հաջորդ հատվածը, որ վերաբերում է Մոցարտին, չենք բերում։ Բայց դժվար է չբերել ու չհիշեցնել այս հատվածը, որի հիմքում ընկած են Բախի խորալից վերցրած տողերը.

> Իսկ երբ այս Հսկան Եվ կամ Թե ուրիշ վիթիարու մեկը Հայ վարդապետի հոգին էր հուզում Եվ գերեվարած տանում իր հետքով՝ Երբ նա չէր գտնում փրկումի դեղ-ճար, Նրա բերանից ձգվում էր «խղճա»-ն, Հայցում էր Բախի մեներգ-աղոթքրվ...

Ախ, հրա հեռո՜ւ-հեռո՜ւ հայրեհիր, Լսո՞ւմ ես արդյոր մենակ ու մենիկ Զղջացող որդուդ։ Միքե՞ չես զգում, Որ հեռվից-հեռու անձայն գոռալով Այդ բեզ է դիմում Բախի խորալով. «Քեզնից ճեռացա, բայց դարձա իսկույն»։ (IV, 69—70)

Այս կապակցությամբ արժե ասել, որ առնվազն ծիծաղելի է «Զանգակատուն» ստեղծողին համարել երաժշտական լսողությունից զուրկ մարդ։ Կենդանի բնության աներևակայելի սուր զգացողության տեր բանաստեղծը ահա թե ինչ է գրում իր մի ժոցատետրում. «Բնությունն ինձ վտա ազդում է՝ ինչպես ետաժըջտությունը»։ Հարկ չկա նորից ու նորից անդրադառնալու այն մեծ ու անսահման սիրուն, որ ունեցել է բանաստեղծը երգի ու հրաժշտության նկատմամբ։ Բայց ավելորգ չի լինի, եթե ասենը,

տր ոչ միայն «Զանգակատուն»-ը այլև բաղմաթիվ բանաստեղծություններ գրվել են երաժշտության անմիջական ազդեցությամբ։ Բերենք այդ կարգի նշումներից ևս երկուսը։ «5.5.57. Բեթհովենից հետո «Փառաբանություն-փառաբանում եմ»։ Խոսքը «Մարդը ափի մեջ» շարքի բանաստեղծությանն է վերաբերում, որի առաջին տարբերակը, ինչպես ասվել է, գրվել էր դրանից առաջ։ «20.5.57. ԲԵԹՀՈՎԵՆԻ 7-ԻՑ ՀԵՏՈ»։ «Հավատում եմ» բանաստեղծության համար նշումներ է արել, գրել է «Գովերգում եմ», «Վիճում եմ», «Կարծում եմ» բանաստեղծությունները։

Ասենք նաև, որ Պարույր Սևակի բանաստեղծությունների առաջին ազդակները երբեմն շատ պատահականորեն են առաջացել։ Բանաստեղծության աղդակ նա կարող էր ստանալ աղժըկոտ սեղանի շուրջը, այգում աշխատելիս, համագյուղացիների հետ զրուցելիս, փողոցով անցնելիս, տանը ամենաառօրեական գործերով զրաղված ժամանակ, աչքի տակով օրաթերթ անցկացենիս, Եվ նա բաց չէր թողնում այդ ազդակը. Թղթի կտորի, անձեռոցիկի, ծխախոտի կամ լուցկու տուփի վրա, ծոցատետրի մեջ անմիջապես նշում էր արտահայտությունը, ասելիքի ուր-

«Անլռելի զանկագատան» ձեռագրի առաջին ընթերցողների (իսկ սրանք, անշուշտ, գրողներ, գրականագետներ ու քննադատներ էին) կարծիքները խիստ Հակասական էին։ Կային անվերապահորձն հիացողներ, որոնք նոր Թվական էին համարում պոեմի ծնունդը հայկական պոեզիայում, ուրիշները պոեմը գնահատելով Հանդերձ՝ տաղանդի փայլատակում, առավել ևս արտակարգ որևէ բան չէին տեսնում այնտեղ, մյուսները՝ երկընտրանք էին ապրում պոեմի «անՀավասար» բանաստեղծականության Համար։ Պոեմի ձեռագրի առաջին ընթերցողներից ոմանք էլ դա համարում էին պոեզիայի, ընդհանրապես գրականության հետ ոչ մի առնչություն չունեցող գործ, հայ ժողովրդի պատմությունը չափածոլով շարադրելու անհարկի աշխատանք, որի օրինակները առվել էին, պատմության այլ շրջանի կապակցությամբ, ուրիշները։ Լսելով Նման Հակասական կարծիքներ, որոնք արտահայտում էին ոչ պատահական մարդիկ, այլ նույնիսկ նշա-Նավոր գրողներութանաստեղծներ, Պ. Սևակը ինչ-որ մի տեղ մի փոքր տարակուսանք ունենում էր, բալը շատ լավ ըմբռնում էր իր պարծի արժեջը։

Երբ պոհմն արդեն արժանացել էր ներքին գրախոսների դրական գնահատականին և խմբագրվել էր, հրատարակչությունը ուզում էր նոր կրճատումներ կատարել։ Այդ մասին իմանում է բանաստեղծը և Մոսնվայից 1959 թ. Հունիսի 5-ին նամակ է գրում «Հրատարակչությանը։ «Այս ձևով (նոր կրճատումներով—Ա. Ա.) պոեմը տպարան ուղարկելը գործը բարդացնելու մի վերջին քա**յլ** կլինի, ըստ որում՝ այլևս ավելորդ քայլ, որովհետև «Զանգակատունը»— հԹե լավատեսաբար Հավատամ— այդպես ջարուքանդ երևալու է ամսագրի էջերից (խոսքը «Սովետական գրականություն» ամսագրի մասին է—Ա. Ա.), էլ ինչո՞ւ կրկին— գրաբաթ ասած—ի տես կացուցանել նույն «Զանգակատունը»՝ հույն այդ քարուջանդ վիճակում— միթե^ նրա «Զարմանալի» մակդիրը -ավան դէ լէ դարանուն» վերնագիր էլ էր նախատեսել բանաստեղծը —Ա. Ա.) լուրովի իմաստավորելու համար»։ *Բանաստեղծը խնդրում է այդ բանը չանել ու շարունակում է.* «Սա րոպեական ինչ-որ նոպա չէ։ Մի անգամ էլ անկեղծ լինեմ ու ասեմ, որ ես մտովին արդեն ճայավել եմ պոեմը տպագիր չտեսնելու մտքին և ավելի հեռու եմ գնացել. եթե իրավարանորեն պարտավոր եմ վերադարձնել ստացածս ավանսը (իրավարանությունից շատ եմ թույլ), ապա Տույս ունեմ, որ Պետ-Տրատր, հլնելով մարդասիրական դիրջերի՞ց, Թե իր իսկ ֆինանսական շահերից՝ ինձ կտա ավանսին համապատասխան որևէ գիրք Թարգմանելու (Թեկուդ ֆիցիկայի կամ բնագիտության դասագիրը)։ Իսկ նյութական վիճակիս տագնապներին էլ կարելի 🕻 դեմ կանգնել, վերջին հաշվով դիպլոմներ ունեմ -- որևէ գյուղում կարող եմ ենե ոչ հայոց լեզվի, դեն ռուսաց լեզվի դասավանդումով վաստակել իմ և իմայիններիս հացի փողը։ Որքան էլ դժվար լինի սուղ միջոցներով ապրելը, էլի՞ դա ավելի հեշտ է, քան առանց ինքն իրեն Հարդելու ապրելը...

Այսպիսով՝ ուղում եմ օգտվել իմ միակ իրավու**ծջից. այն** ձևով, ինչպես մտադիր է Պետհրատը, ես պոեմ չեմ տպելու, ուստի և խնդրում եմ տպարան չուղարկել»։

Այս նամակից Չձառ է միայն պոհմը ուղ<mark>արկվում արտա-</mark> դրություն։

Մոսկվան, որջան էլ շատ բան տված լիներ բանաստեղծին, ոչ միայն չէր կարող մարել, այլև ավելի ու ավելի էր ուժեղացնում ծննդավայրի կարոտը։ Պ. Սևակի համար տանջալիորեն դժվար է եղել մանկության սիրելի վայրերից, հարապատ մարդ-13 Ա. Արիստակեսյան կանցից ու միջավայրից տարիներ շարունակ հեռո**ւ ապր**ելը։ Այդ կարոտն է, որ 1956 թ. ծնունդ է տվել «Անքնություն» <mark>ան-</mark> զուգական բանաստեղծությանը.

Քունըս չի տանում,
Դու էլ մի քնիր,
Հնտս էլ միքնիր,
Որ Հայաստանում
Հիմա գարունը
Բացվել է արդեն.
Թողած հին հունը՝
Գնտերը հորդել,
Պղտոր ու խելառ
Դես-դեն են խփում։
Կանալից հարրած՝
Գառներ ու հորթեր
Լեռնալանջերին

Քունըս չի տանում, Դու էլ մի ջնիր, Հետս էլ կրկընիր, Թե ի՞նչ եմ անում, Ես ի՞նչ եմ անում Ոչ Հայաստանում։ (1, 158—159)

Պարույր Սևակը Մոսկվայից վերադարձավ 1959 թվականին, վերադարձավ և տոնեց իր հաղթանակը. «Անլռելի զանգակատունը», այն գործը, որը տարիներ շարունակ այնպես տանջել ու զբաղեցրել էր նրան, լույս աշխարհ էր եկել 5000 օրինակ տպաքանակով և մի քանի օրում սպառվել էր։ Պոեմի հաջողութիյունը ընթերցողների շրջանում աննախադեպ էր այդ տարիների համար։ Պոեմն անկեղծորեն գնահատողներից շատերը միայն ափսոսանք էին հայտնում, որ հեղինակը չի արտացոլել այն հերոսամարտերի դրվագները, որոնք եղեռնի տարիներին մղվել են թուրքական ենիչերիների դեմ Արևմտյան Հայաստանի տարերեր միայն եր մասերում, Իսկ այդպիսի հատվածներ «Զանգակատան» մեջ եղել էին, դա «Հերոսական ղողանջ»-ն էր, որը առաջին հրատարակությունից հանվել էր և հնարավոր եղավ տպագրել պոեմի երկրորդ հրատարակության ժամանակ։

Ցարրեր էին ոչ միայն «Զանգակատանը» տրված գնահատականները, այլև գնահատողներից շատերի ելակետները։ Ոմանք պոեմում գնահատում էին այն ամենը, ինչ կապված էր ազգային Թեմայի հետ։ Ուրիշները հավանում էին այն հատվածները, որտեղ պատկերավորման համակարգը, համեմատությունները, տաղաչափությունը «ավանդական» էին։ Մյուսները հատկապես բարձր էին գնահատում ժողովրդական կենցաղը, սովորությունները, աշխատանքային առօրյան պատկերող ղողանջները և այլնւ Եվ սա գալիս էր ոչ միայն ճաշակների ու ըմբռնումների տարբերություններից, այլև պոեմի բանաստեղծական արվեստի հարդստություններից ու լաղմազունությունից, պայմանավորված էր բանաստեղծի տաղանդի բազմաշերտությամը,

«Անլոելի զանդակատան» առաջին արձագանքը եղավ 1959 թվականի դեկտեմբերին «Գրական թերթի» «Գրողի վեհ կոչումը» խորագրով խմբագրական հոդվածը, որ տպագրվեց նաև «Սովետական գրականություն» ամսագրում, Առաջին արձագանքին հետևեցին Ս. Աղաբաբյանի «Ոգևորություն և վարպեստաթյուն» («Գրական թերթ», 1959 թ. դեկտեմբերի Ձ5), Վ. Դավթյանի «Հայրենաշունչ պոեմ» («Երևան, 1960 թ. մարտի Ձ), Ե. Պետրոսյանի «Անլոելի զանգակատուն» («Սովետական Հայաստան», 1960 թ. մարտի Ձ), Անեցու «Գրական մի հայտնություն» («Պայքար», 1960 թ., մարտի Ձ), Ս. Սարինյանի «Ինչից պետք է խուսափել» («Գրական թերթ», 1960 թ. հուլիսի Ձ2), հետադայում՝ Գ. Մահարու, Հր. Թամրազյանի, Էդ. Ջրբաշյանի, Վ. Առաքելյանի, Վ. Սաֆարյանի և ուրիշների գրախոսություններն ու հոդվածները՝ մայր հայրենիջում ու սփյուռջում։

Ելակհահրի, գնահատականների, առարկումների տարբերություններով հանդերձ հոդվածների ու գրախոսությունների հեղինակները միասնական էին մի բանում՝ անժխանլի էին համարում բանաստեղծի մեծ տաղանդը, որի արտահայտությունն էր «Զանգակատունը»։

«Պայքար» Բերքի դրախոսը «Զանգակատունը» Համարելով գրական Հայտնություն, գրում է. «Ամեն Հայ՝ մեր դարհուրելիորեն խոշտանգված երկու միլիոն նահատակներին ձոնված այս
երախտիքի կոթողը օլիտի իր ծոցում պահի, իր սրտի վրա, իսկ ա
գիշերները իր բարձի տակ. որպես նոր Նարեկ, որպեսզի չմոռանա դարշուբելի եղևոնը... և Հայ դատի «պաշտպան» մեղապարտ

ահտությունները...» : Ս. Աղաբաբյանը՝ «Զանգակատան» մասին հղած առաջին գրախոսականի Հեղինակը, «Ոգևորություն վարպետություն» Հոդվածում գրում է. «...Անյռելի դանգակատուն»-ը բանաստեղծական տաղանդի իսկական բխվածք է, խոր ներշնչման ու գրական անուրանալի վարպետության արտահայտություն, սովետահայ չափածոյի նոր նվաճումը»<sup>2</sup>։ «Պարույր Սևակը, ... գրում է Վ. Առաջելյանը, ... Վարուժանի նման կարող է ասել, որ ինքը արյունով է գրել իր գիրքը, որ նա ցարդ չասված խոսք է ասել իր ժողովրդին, և Հենց այս պատճառով նրա ալոեմը «Վարդանանը»-ի նման դարագլուխ կազմող գործ է և հենց այդ պատճառով ժողովրդի կողմից ընդունվեց բուռն խանդավառությամբ ու ձևռքից ձևռք է խլվում»<sup>8</sup>։ Ս. Սարինյանին **Չ**. Սևակի «բանաստեղծական պատկերի ու բառի» յուրօրինա**կ** «Էսթետիկան» «էապես մաներայնությանը եզրահանգող սովորական ֆորմալիզմ» են թվում։ Այսուհանդերձ, քննադատը, որ «Զանգակատան» Հրատարակության ներքին գրախոսներից մեկն է հղել, պոհմը համարում է Պ. Սևակի «բանաստեղծական տաղանդի ամենացայտուն արտահայտություն», որն «իր ուրույն տեղը կունենա Հայ պոեզիայի պատմության մեջ»։ «Բանաստեղծական վերարությունը, պատկերների Հորդահոս հաջորդումը, րառերի տարափը, տարերքի հասնող ռիթեմը տեղ-տեղ ուղղակի հիշեցնում են Նարեկացուն»⁴,— գրում է Ս. Սարինլանը։

Եղան նաև փոքրություններ, որ «Անլռելի զանդակատուն»-ը դիտեցին իբրև մի սովորական-էժան տպավորություն թողնող գործ, ժողովրդի զգացմունքների շահատակություն։ Այդպես կարծողները չհասկացան ինչպես «Զանգակատան», այնպես էլ նրա հեղինակի Էությունն ու ոգին. հասկանալու համար պետք է նաև ունենալ։ Կարծեք ճիշտ նրանց մասին է ասել բանաստեղծը.

Եթե ուժեղ է՝ ապա չորո՛ւ պետ. Ուժն իրենը չէ, Այլ ծնողների պորեղությունն է... (IV, 144)

<sup>1 «</sup>Պայքար, 1960, **8 մարտի**։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Գրական Թերթ», 1959, 25 դեկտեմբերի։

<sup>\$ «</sup>Սովհաական գրականություն», 1963, M 1։

<sup>4 «</sup>Գրական թերթ», 1960, 88 Հուլիսի։

«Ա**Նլոելի զանդակատուն» պոհ**մից սկսած Պարույր Սևակի պոհզիան, որ մինչ այդ չէր նկատվում, դարձավ գրականագի֊ տական վերուժումների ու տեսական **հիմնավորումների ն**յու<del>ն</del>ք։

1963 թվականին «Անլռելի զանգակատուն»-ը երկու հրատարակություն է ունենում սփյուռքում՝ մեկը Բեյրութում, մյուսը՝ Թեհրանում։

Պոեմի հրատարակությունն ու հաջողությունը ոգևորության նոր ալիք առաջացրեց բանաստեղծի մեջ։ Նա գրեց «Նույն հասցեով», «Թռուցիկ երգեր» շարջերը, «Ականջդ բեր ասեմ», «Հավատարմությունը սրտի արատ չէ» (1959), «Նահանջ երգով» (1961 թ.) պոեմները, ավարտեց «Երգ երգոց» պոեմը։

## ԲԱՆԱՍՑԵՂԾԱԿԱՆ «ԻՆՔՆԱԴԻՄԱՆԿԱՐՆԵՐ» ՈՒ ՀԱՎԱՑՈ ՀԱՆԳԱՆԱԿՆԵՐ

1959 Թվականի ամռանը, հրբ Մոսկվայից նոր էր վերադարձել, բանաստեղծը մտածում էր իրագործել նաև մտահղացումներից մեկը՝ գրել պոեմ «Ինքներգություն» խորադրով, և առանձնություն էր փնտրում։ Բայց ո՛լ Երևանում, ո՛լ էլ Հայրենի գյուղում երկարատև ժամանակով առանձնանալ չէր կարող, մանավանդ իր առանձնատան շինարարական նախագծումների հարցով էր ղրաղված։ Սակայն, աշնանը, հրը Հնարավոր էր արդհ**ն** *թեկուղ երկու-երեք օրով մնալ առանձնության մեջ, դրում է* պոեմի առանձին Հատվածներ։ Ձմռանը, Մոսկվա դնալուց առաջ, ավելի քան մեկ ամիս բանաստեղծը անցկացնում է Թբիլիսիում՝ Նելլիի ծնողների մոտ, և այնտեղ էլ կարողանում է ամբողջովին իրականացնել մտահղացումը, իսկ Հետո որոշ լրացումներ է կատարում Մոսկվայում։ Թբիլիսիում նույն ժամանակ գրու**մ** է նաև «Վերնագիրը վերջում» շարքը։ Պոեմը լույս «Մարդը ափի մնջ» գրքում, բայց ոչ «Ինջներգություն» խորագրով, այլ՝ «Ականջգ բեր ասեմ», և ոչ Թե պոեմի ձևով՝ այլ շաբթի Ահա թե ինչ է գրում Պ. Սևակն այս կապակցությամբ այն ժամանակ Բաքվում ապրող երիտասարդ բանաստեղծ Վ. Հովակիմյանին ուղղված մի նամակում (25. 1. 64 թ.). «Ականջը...» սկզբնապես գրված է իրրև պոեմ։ Կոչվում էր «Ինքներգություն»։ Հետո դարձրեցի «Մարդերգություն»։ Այնուհետև, նկատի առնելով մեր ընթերցողների ընդհանուր մակարդակը,

արոշեցի պոեմի համարակալած գլուխները (1, 2, 3... 24.. 37)
անջատելով գրել առանձին էջերի վրա, վերնագրել՝ ջանալով
նրանց տալ ճամեմատական անկախություն... Այդ արեցի, ինչ
ասել կուզի, ոչ թե գրջի էջերը շատացնելու համար, այլ այն
նպատակով, որ ընթերցողը կարողանա ուջադի կարդալ «անկախացած» հատվածները. Եվ որովհետև ողջ շարջը (ըստ էության՝ պոեմը) գրված է միևնույն չափով ու տրամադրությամբ,
առնված է մեկ ընդհանուր վերնագրի տակ, ապա հույս ունեի,
որ նա կընկալվի իրրև մի ամրողջական գործ՝ շարված ոչ թե
իրար հետևից, այլ առանձին էջերի վրա»<sup>1</sup>:

Բայց բանաստեղծի հույսը չարդարացավ։ Շարքը ոչ միայն իրրե ամբողջական գործ չընկալվեց, այլև «Մարդը ափի մեջ» գրջի կապակցությամբ ուղղակի կամ անուղղակի հայտնված քննադատական կարծիքների հիմնական մասը վերաբերում էր այդ շարջին։

«Ականջդ բեր ասեմ» պոեմը բանաստեղծական այն ինքնատիպ մտահղացումներից է, որոնք գնալով ավելի ու ավելի են 
բացվելու իրենց խորքով։ Պոեմի հերոսը, որ շատերին կարող 
է վերացական Թվալ, ժամանակից ու տարածությունից դուրս 
մեկը չէ, այլ մեր ժամանակակիցն է։ Բայց այդ հերոսը սովոբական, շարքային մարդը չէ։ Հերոսը ստեղծագործող մարդն է, 
արվեստագետը, կոնկրետ դեպքում՝ բանաստեղծը։ «Պոեմ-շարթը,— գրում է Պ. Սևակը նույն նամակում,— մաոդերգություն է, 
բայց ոչ սովորական մարդու գովերգում։ Նրա հերոսը ոչ ես եմ, 
դու, ավելի ճիշտ՝ ես եմ ու դու, բայց ոչ միայն ես ու դու, 
տուկ աչք ու ականջ, ովքեր սաեղծագործող են, ովքեր ունեն հատուկ աչք ու ականջ, նյարդային հատուկ համակարգ, ուրիշ հոտոտելիք ու շոշափելիք. այսինքն բոլոր նրանք (կամ միայն 
նա՜), ովքեր ունեն ոչ Թե հինգ, այլ վե՜ց զգայարան»։

Պոեմը բացող «Հայտնություն» (նախերգանքի փոխարեն)» մասը քնարական հերոսի ծնունդն է իբրև բանաստեղծ-արվեստագետ։ Այդ ծնունդ-հայտնությունը կատարվում է այն ժամանակ, երբ հերոսը (բանաստեղծը) գտնում է ինքն իրեն, իսկ ինքի իրեն գտնել բանաստեղծի համար նշանակում է՝

<sup>1</sup> Վ. Հովակիմյանին տւղղված Նամակների ձեռագրերը պահվում հե հասցեատիրոջ մոտ։ Այդ Նամակներից մի քանիսը հապավումով հրապարակվել են «Գրական Ադրբեջան» և «Գարուն» հանդեսներում։

Խորամուխ հղա, Ստվերի բաղում երանգների մեջ, Ե՛վ լույսի բոլոր զգայարաններն ինքս զգացի, Ե՛վ ժաղիկների ներկերի հյութը ինձ հայտնի դարձավ, Դարձա ընդերքի մրափող ապար, Ժայռի քարաքոս, որ արթուն է միջտ. Դարձա երազկոտ՝ ջրհորի նման, Եվ մտամոլոր՝ որպես արահետ։ (1, 439)

Այսինքն՝ խորամուխ լինել երևույթների էության մեջ, օրեգու խորքում («ջրհորի նման») դարաշրջանի ձայների հանդեպ, հոփող ապար»), բայց հոգին արթուն պահել (դառնալ «ժայռի միշտ արթուն քարաքոս») դարաշրջանի ձայների հանդեպ, հոնիչել մտածումից («մտամոլոր արահետ»):

> Ես ըմբոնեցի, Որ եթե ունես թոցնող թևեր՝ Չես ղգա երբեց ծանրությունը թո... (1, 439)

Հենց այստեղ էլ Պ. Սևակը տալիս է իր հավատո հանդահակներից մեկը.

> Եվ ա՛յն Հասկացա, Որ դրամի պես Մաշվել են արդեն բառերը բոլոր, Հասկացա նաև, Որ մինչև անգամ լավ է ավելի Բառերն իրար հետ կապ իսկ չունենան, Քան Թե չունենան կշիռ ու արժեջ...
> (1, 439—440)

Միամտություն կլիննը բանաստեղծին հասկանալ ուղղակի (իսկ այդպես հասկացողներ եղան), թե նա իսկապես կարծում էր (և պահանջում, նաև իրադործում), որ կարելի է բանաստեղ-ծություն գրել առանց... բառերը իրար հետ կապակցելու։ Պար-զապես բանաստեղծը այնջան էր հոգնել մի ժամանակ բանաստեղծությունից-բանաստեղծություն թափառող, իմաստազըրկ-ված, «դատարկ ու փուչ» բառերից, խոսջերից ու արտահայտու-թյուններից, որ ոչինչ չասելուց գերադասում է... «անկապու-թյունը»։ Սրա հետ էր կապված նաև Գ. Սևակի «անբանաստեղ-

ծական բանաստեղծություն» պահանջը, որը այլ բան չէր, քան ճշմարիտ բանաստեղծության պաշտպանություն, ընդդեմ «փուչ և ճռճռան, գանգրահեր ու ուռուցիկ բառերի ոտանավորչության»։ «Անբանաստեղծական բանաստեղծություն» ասելով ես երբեք չեմ հասկացել, թե կարելի է «բանաստեղծություն» գրել՝ իրար հետ կցելով բառերը, թերթի հոդվածի նման»,— ասել է Գ. Սևակը «Ինչ-ը, ինչպես-ը և որպես-ը» հարցազրույցում՝,

Պոեմի Հաջորդ մասը («Հանդգնեմ ասել») նույնպես յուրատեսակ Հավատո Հանգանակ է, որ բնութագրում է բանաստեղծին և՛ իբրև քաղաքացի, և՛ իբրև ստեղծագործող, որոնք ոչ թե Հակադիր են իրար, այլ միաձույլ ամբողջություն են.

> Կարող եմ կյանբում ես շա՜տ բան անել, Քայց անկարող եմ ինձանից վանել Իմ երկվորյակին՝ Անկեղծությո՜ւնը։ (1,441)

Անկեղծ լինել ոչ միայն մարդկային հարաբերությունների մեջ, առօրյա կյանքում, այլև բանաստեղծելիս։ Սակայն միայե անկեղծությամբ չի որոշվում բանաստեղծի էությունը, մանավանդ մենք գիտենք, որ երբեմն մարդիկ նաև անկեղծորեն... ստում են։ Բանաստեղծությունը նաև վեբաբերմունք է, գուցե ամենից առաջ վերաբերմունք, Եվ պատահականություն չէ, որ Պ. Սևակը անկեղծության հետ շեշտում է բանաստեղծի մեջ վերաբերմունքի կարևորությունը.

Ուրեմըն ասեմ ամենից առաջ,
Հանդըդնե՛մ ասել, որ ես աշխարհում Անիտրանան եմ՝ նվագի նման, Անձրևի նման՝ հավասարատես, Բայց և կան բաներ, Բայց և կան մարդիկ, Որոնց նկատմամբ միտումնավոր եմ՝ Չորը ճարակող չար կրակի պես, Եվ ծիր նման անտարբեր եմ ես՝ Նրանց ճարճատում—ճիչերի հանդեպ։

<sup>1 «</sup>Սովետական գրականություն», 1971, № Հ։

«Անխարական եմ՝ նվագի նման», «Անձրևի նման հավասարատես», այսինըն՝ իմ ու քռ չեմ տարբերում, որ իմ-ին լավ աչորվ նայեմ, քա-ին վատ, որովհետև դա անհնարին է (անձրևը չի կարող իր ուզած տեղը գալ)։ Եվ զարմանալի է, որ նույնիսկ այս պարզ միտքը ճիշտ չընկալվեց ժամանակին և բոլորովին ծուռ ներկայացվեց. այդ ո՞ր օրվանից է անձրևը հավասարատես Հողագործի Համար, որ անձրև է ուղում, և բրուտագործի, որ արևի է սպասում։ Ճիշտ չընկալվեց նաև «Անխարական եմ նվագի նման» արտահայտությունը։ «Երբ նա (Պ. Սևակր—Ա. Ա.) ասում է՝ «Անխտրական եմ նվագի նման», ապա չես կարող չմտածել, որ Հատկապես «նվագ» կոչված Հասկացողությունը չափազանց խտրական է. նույն նվագը լսելիս մեկը լցվում է բերկրությամբ, մյուսը՝ տխրությամբ, հրրորդը՝ անտարբերությամբ»¹,— գրեց Գուրգեն Մահարին «Մնայուն հաղթանակներ և ժամանակավոր պարտություններ» Հոդվածում, վերանալով այն բանից, որ ունկնդիրների ընկալման տարբերությունից չի փոխվում նվագի անխտրական լիննլը։ Բայց իմ ու քռ չտարբերակողը շատ միտումնավոր է նաև՝ «չորը ճարակոց չար կրակի այնս» և «ծխի նման անտարբեր»։ Այլ խոսքով՝ բանաստեղծի մարդասիրությունը հեռու է հալերողությունից։ Այդ մարդասիրությունը բովանդակում է իրարից անբաժան հրկու զգացում՝ սեr ու ատելություն։ *Ի՞նչ և ո՞ւմ է սիրում, ի՞նչ և ո՞ւմ է ատում* րանաստեղծը,— այս հարցերի պատասխանը միաժամանակ որոշում է նրա պոհզիայի ուղղությունը, բնույթը, նրա գաղափարական, գեղարվեստական չափանիշը։ ԻՀարկե, նման դեպքերում ընդհանուր ձևով ասված խոսքը, Թե բանաստեղծը սիրում է, ինչ գեղեցիկ է ու բարի, և ատում է այլանդակն ու չարը, ճիշտ լինելով հանդերձ, ոչինչ չի ասի Պ. Սևակի սիրո և ատելության մասին, որոնց կոնկրետ արտահայտություններին մենք ականատես եղանք «Մարդը ափի մեջ» շարքում։ «Ականջդ բեր ասեմ» պոեմում չկա «Մարդը ափի մեջ» շարքի կոնկրետությունը, բանաստեղծը ավելի «ընդՀանուր» է արտահայտում իր սերն ու ատելությունը։ Բայց մենք, որ գիտենք բանաստեղծին «Մարդը ափի մեջ» շարքից (և ուրիշ բանաստեղծություններից) և նրա ժամանակակիցն ենք, ուշադիր լինելու դեպքում կարոզ ենք առանը դժվարության կռահել, թե բանաստեղծն իր խոսքը

<sup>՝ 1 «</sup>Գրական թերթ», 1864, 24 Հունվարիր։

որտե՛ղ է ուղղում, Թեև մենք լենք կարող ենԹադրել այն կռնկrbտ դեպքեrն ու ճանգամանքները, որոնք ընկած են եղել այս կամ այն բանաստեղծության հիմքում։

Բանաստեղծն, օրինակ, նույնիսկ ծանակվելու **գնով, չի կա**րող չասել՝

> Որ լռությունը նույնպե՛ս պույն ունի. Սպիտակ է նա, Այնքա՜ն սպիտակ, Որ աչթ է շաղվում...

Փառքը համ ունի՝ Բիվաշ ու տտիպ, Որ ախորժակ է գրդըռում միայն՝ Չտալով հագուրդ...

Խանդը Հոտ ունի՝ Այն Հոտը արյան, Որ ցուլերին է կատաղեցընում...

Եվ արյուն ունի նաև նախանձը, Արյունն այդ սև է, Ինչպես արյունը միջատ-մրջյունի... (1, 483)

Բանաստեղծն ատում է արխիվն ու դերեզմանոցը (հինը), որոնցով սնվում է հնագիտությունը (որքան հին լինի պեղվածը, որոնցով սնվում է հնագիտությունը (որքան հին լինի պեղվածը, որոնցով սնվում է հնագիտությունը (որքան հին լինի պեղվածը, կորած խոտեր ու թփեր, դառնում է հնությունների մոլի սիրա-հար, որովհետև իր մասնագիտությունն է՝ բառերը, խոսքերը մաքրել հնության փոշիներից ու թարմացնել։ Իրեն նմանեցնում է փետրվար ամսին՝ սիրո դեպքում երկարանալ դիտի, իսկ սեր չեղած ժամանակ՝ կարճանալ։ Նրան հասկանալի է ոչ միայն բարձ ժամանակ՝ կարճանալ։ Նրան հասկանալի է ոչ միայն քրերի լեզուն (միայն թե կիսով՝ չի կարողանում պատասխանել), այլև իր խոսքերի, իր խոսքերի.

Ամե՛ն արարած, Նույնիսկ բղեզը Իմ բնագըրի մեկնունյունն է հենց.

ԱԺԻՆ Ժի կացին, ԱԺԻՆ բահ ու ժուրն, Մարից Թավալվող տժե՞ն բարաժալո, Ափերը Թակող ու ետ ընկըրկող Ամե՛ն մի ալիջ Իմ իսկ խոսջերի արձագանջումն են, Ո՛լ, Իմ խոսջերն են արձագանջումը Նրանց բոլորի... (1, 457)

Մեզ Հասկանալի է զայրույթը նախապատմական ժամանակներից եկող ծանր ու լուռ ավազի, որ հովազ դառնալով ճանկըռտում է չար քամու լոլիրշ աչքերը, այն անցողիկ քամու, որ ընդամենը մեկ վայրկյան առաջ ծնվել է, բայց խաղում է փառավոր անցյալը կորցրած ավազի ջղերի հետ։ Ըմբռնում ենք նաև բունաստեղծի զայրույթը իրենց անցյալը մոռացող մարդկանց դեմ («Ավազը հովազ»)։ Իսկ ինչո՞ւ է բանաստեղծին թվում («Զգայախաբություն»), թե նա քնել է այն «թագուհու հետ, որին կոչում են կլեոպատրա».

> Քնել եմ, հետո... առավոտ ծեղին Գլխատվել նրա՝ ինձ շոյած՝ ձեռգով։ (1, 448)

Որովճետև նա իրեն համարում է ինչ-որ չափով «ծպայալ հեթանոս» և այդ ոչ միայն այն բանի համար, որ իր էության մեջ հեթանոսական վայելջի ոգի կա, այլև իր ետևում զգում է դարավոր մի պատմություն, զգում է իր ժառանգական անջակտելի, ամուր կապը այն հեթանոս արջայի հետ, որին կոչել են Արտավազդւ

Քանաստեղծը երկունքի պահերին, երբ՝

Մեալով նո՜ւյնը, Նո՜ւյնը լինելով՝ Մեծանո՜ւմ եմ ես, Շարունակվո՜ւմ եմ, Ինչպես... սենյակը մեծ Տայելու մեջ... (1, 462)

չընկնեք»), այն ուղտը, որի պար գալը բռնում է խարխուլ կաընկնեք»), այն ուղտը, այսինքն՝ բարձր ինքն իրենից», զգում է իրեն արթնացնող ժամացույց («Արթնացնում եմ ձեզ, որ քնով մակ, որ ինքը «թյուր սերունդների» ամբողջ շղթայի վայրկենական օղակներից է։

հրարից ջոկելը, այլև տարրերելը սուտը՝ կեղծիջից, գութը՝ խըղալուց, պաչը՝ համրույրից։

Պ. Սևակի այս բնորոշումներից շատերի բանաստեղծականությունը նրանց ձևակերպման սրությունն է, հազիվ բռնելին աֆորիզմ դարձնելու, թևավոր խոսքի աստիճանի բարձրացնելու կարողությունը, Ահավասիկ այդ աֆորիզմներից մեկը ևս.

> Աշխարհին ուղղված մի բացիկ եմ ես. Մի՛ ծրարեք ինձ Եվ մի՛ սոսընձեց... (1, 467)

Պոեղիան Պ. Սևակի համար սոսկ քնարական խոստովանություն չէ, այլ նաև հեռագրատուն (իսկ ինքը միակ հեռագրավարը), որ մարդուն կապում է աշխարհի հետ, ներկան՝ անցյալի, վիշտը՝ իւնդության, բնըշությունը՝ առնականության հետ։ Իսկ այդ կապը բաղմային է, և բանաստեղծը երբեր մե ափրով չի "խոսում ընթերցողի հետ։ Նրա պոեղիան ալիքների բաղմազանություն ունի՝ ամենաերկար ալիքից մինչև ամենակարճը։ Բայց և բոլոր ալիքները ենթարկված են մի գլխավոր ալիքի, որով խոսում է ժամանակակից աշխարհը.

Աշխարհի բոլո՜ր-բոլո՜ր ծայրերից
Անծանոն-անհայտ մարդիկ բյուրավոր
Դարձրրել են ինձ գաղտնարանն իրենց.
Առանց ավելորդ որևէ բառի,
Մինչև իսկ առանց կետադրրության,
Գաղտնիքներն իրենց ինձ են վստահում,
Հայտնում և՛ վիշտը,
Ե՛վ խնդությունը։
Լռին վկան եմ ես նրանց սիրս,
Նրանց բաժանման ականատեսը,
Նրանց կարոտի խոսքերը դիտեմ
Եվ տառապանքի շնչին եմ ծանսթ։
(1, 465)

Բանաստեղծը, որ իրեն համարում է նաև անհանգստության ծնունդ («Անհանգստությո՜ւն, Հաճախ է լինում, Որ կամենում եմ քեզ «Հայրիկ» կոչել»), ռետին չէ սակայն, որ ձգեն՝ ձգվի, թող-նեն՝ կարճանա, ճմրթելուց հետո ստանա իր նախկին տեսքը, նա թղթի է նման՝ «ջաշես՝ կպատռես, ճմորթես՝ պրժա՜վ— իր նախկին տեսքը չի՜ վերականգնի»։

Կյանթի հետքերը վրաս են մնում Եվ անց չեն կենում, Ինչպես տառերը՝ մամըլված իղթից... (1, 479)

Բանաստեղծը, որ որոնում էր ոչ Թե ինչ-որ բան գտնելու Հույսով, այլ իր ունեցածը ցույց տալու Հնար, նաև մարդարեանում է, երբ ցավով զգում է.

> Որ կարվելուց հետո է միայն Երևում ծառի բուն հաստությունը։ (I, 474)

ԱՀա այն Հոգենյութերը, որոնցից կազմված է բանաստեղծըարվեստագետը, նա, ով ունի վեց զգայարան և բազում Հավատո Հանգանակներ, որոնցից ոչ մեկը մյուսին չի Հակասում, այլ շարունակում է ու լրացնում։ Կարդանը ամենահիմնականներից մեկը, որ Թևավոր խոսը։ Էդարձել.

> --- Լավ է չունենալ կյանքում տուն ու տեզ, Քան Թե արվեստում լինել... տնփեսա... (1, 480)

Արվեստում, կոնկրետ դեպքում՝ պոեզիայում, սեփական տուն ու տեղ կարող է ապահովել Պ. Սևակի համար Թեկուզ միայն «Ականջդ բեր ասեմ» պոեմ-շարքի հետ ուղղակիորեն կապված «Անձրևային սոնատ» բանաստեղծությունը, որը նույն-պես շատ հակասական, ծայրահեղ կարծիքների տեղիք է տվել։ Գուրգեն Մահարին «Մնայուն հաղթանակներ ու ժամանակավոր պարտություններ» հոդվածում երգիծանքով գրեց. «Ի՞նչ է գրտ-նում ընթերցողն այս հույժ լիրիկական վերնագրով և ենթավեր-նագրով զարդարված չափածո գործում,— լիրիկա՞, նվա՞գ, թեկուզ «մինոր հնչականությամբ»... լիրիկա, իհարկե, կա այս ճվագում, բայց ի՞նչ է արել բանաստեղծը.

Երբ աշնանալին դաշտերի վրա Կամ ջաղաքային գորշ փողոցներում Ամեների հոդմից գուցե մոռացված Ինչ-որ անձրև է քախծում ինքն իրեն, Ու տարրությունն է ներս մանում իմ տուն Ու դառնում տանտեր...

Ամեն ինչ կարծես թե տեղն է. հինգուկես տողում և՛ աշնանային դաշտեր, և՛ գորշ փողոցներ, ինչ-որ անձրև, թախիծ, ներս մտնող տխրություն... Այստեղ է, որ տխրության հետ ներս է մտել նաև... Մեֆիստոֆելը.— Դու... այդ ի՞նչով ես զբաղված,— հարցրել է նա մռայլ ու դժգոհ...— ես, ոչինչ, այնպես, մի ջիչ լիրիկական սինձ ու սոսինձ՝ որպեսղի տողերս կպչեն ընթերցողին... Պետք եղածից շատ է. այդքան սինձ ու սոսինձ բավական է հինգ բանաստեղծության,— հուշել է դավադիրը,— անցիր բուն գործին։— Լսում եմ սիր...

Ու լսել է. այս հինգ ու կես տողերն աննշան րետուշով զարդարել են հինգ նվագների ճակատներն այնպես, ինչպես հին «Բազմավեպ»-երում նույն նկարի կլիշեն զարդարել է տարբեր գրվածջների ճակատները։ Իսկ այս հինգ նվազների հիմնական միտջը բանաստեղծին անհանդստացնող մի հանգամանջ է. ինչո՞ւ է շունը հաչում լուսնյակի, «սակայն ոչ հրբեր արևի վրա», այլև այն, Թե՝

> Լուսնային ախտով հիվանդներ Թե կան, Իսկ ինչու չկան Արևի ախտով տառապող մարդիկ...

Ձենք կասկածում, որ բանաստեղծին քաջ Հայտնի է, որ կա և «արևախտ», արևհարություն, բայց նման բարակ բաների մասին մտածելու ժամանակ ով ունի, «երբ հին անձրևն է թախծում ինքն իրեն», երբ մտածում ես, որ եթե մեռնելն այնպես հեշտ լիներ, ինչպես ծնվելը... «դարձյալ-վերստին-կրկին-նորից մենը կշահեինը, բայց ոչ մայրերը... երբ մնում է բացականչել.

> —Է՜յ, ընկե՜ր երկինց, Մի՜ խուլիգանիր, Թե չէ՝ միլիցիա կզանգահարեմ։

ԱՀա քեզ «Անձրևային սոնատ», հինգ նվագով՝ մինոր հն**չա**֊ կանությամբ, որն ըստ էության մի հեգնան**ք է և ծ**աղր «ա**նձ**րևային լիրիկայի» դեմ՝ ներշնչված նույն ժխտման ոգուց»<sup>լ</sup>։

«Մեդավորը» ի**Հարկե Գ. Սևակն էր, որ շատ էր անսովոր իր** սիմֆոնիկ մտածողության պատճառով և «անհասկանայի»։ Անհասկանալին չակերտեցինը, որովհետև իսկապես «Անձրևային սոնատ»-ը հասկացվել է, ավելին՝ շատ ճիշտ է ընկալվել իբրեւ Համանվագայնության-սիմֆոնիզմի սկզբունքով գրված գործ։ «Սևակի բանաստեղծական վրձինը մերթ հիշեցնում է Բուշեին, մերթ Ռուբենսին, լի վերջինիս կրակով և ջերմությամբ, Հյութեղ մարմնեղությամբ, մերթ էլ առաջինիս պաղ Հայեցողակա<u>-</u> նությամբ, — գրել է «Մարդը ափի մեջ» գրքի գրախոսներից *մեկը։ Բայը լսենք շարունակությունը.*... Ուշադի**r կա**rդացեք «Սնձրևային սոնատր» և ձեզ կթվա, թե լսում եք ինչ-որ սիմֆոնիա՝ ապրումների հազար ու մի ելևէջներով, երանգներով (ընդգծումն իմն է ... Ա.)»²։ Լսենք նաև «Երևան» շարաթեա. թերթի (Բուլդարիա) գրախոսին. «Անձրևային սոնատը» կրկնա... նկա**rն է մեծ ե**rաժիշտնեrու ստեպ լսված նվագնեrուն, *որոնց* տիրապետող եղանակը կըլլա վսեմ ու ներդաշնակ, հաջորդելով

<sup>1 «</sup>Գրական **թ**եր**թ**», 1964, 24 հունվարի։

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> «Սովհտական Հայաստան» ամսագիր, 1964, **»** 7։

ծայնալարհրու ահագին փոթորիկ մը, վերադառնալով 4ին նվագին։ Եթե բոլոր նվագներն ալ այս հանդիսավորությամբ եղանափավորվին, առանց մեջընդմեջ ցնցիչ հարվածներու, «Անձ-րևային սոնատ»-ը պիտի փոխվեր եղերերգության (ընդգծումն իմն է—Ա.Ա.)»<sup>1</sup>։

Ասենք նաև, որ Պ. Սևակի հո**ւնդարերեն ժողովածուն կրել է** «Անձրևային սոնատ» խորադիրը։

«Անձրևային սոնատ (Հինգ նվագով՝ մինոր գնչականությամբ)»-ը Պ. Սևակի այն գործերից է, որոնք, ինչպես ասվեց, սկզբից մինչև վերջ գրված են համանվագայնության սկզբունքով։ Ե։ լ զարմանալիորեն ճիշտ է նկատել «Երևան» շաբաթաթերթի գրախոսը՝ Բուրդազ Գեղարվեստասերը, «Անձրևային սոնատ»-ում տեսնելով «կրկնանկարը մեծ երաժիշտների հաճախ լսված նվագների»։

«Անձրևային սոնատ»-ում արտահայտված է կյանքի միօրինակությունից աղատագրվելու, լույսի ու պայծառության որոնումներով ծանրաբեռ հոգու տանջալի, անհանգիստ վիճակը։ Առաջին վեց տողերը՝

> Երբ աչնանային դաշտերի վրա Կամ քաղաքային գորշ փողոցներում Ամենքի կողմից դուցե մոռացված Ինչ-որ անձրև է Թախծում ինջն իրեն, Երբ տխրությունն է ներս մանում իմ տուն Ու ռառնում տանտեր։

(I, 488),-

դարձել են սոնատի համար յուրատեսակ ռիթմական ֆիզուբա, որ աննշան փոփոխակներով կրկնվում է հինդ նվագներում, սոնատին հաղորդելով հանդարտ մեղեդիականություն։
Բայց յուրաջանչյուր նվագ սկսևլով համառորեն կրկնվող նույն
ֆիգու այով, բանաստեղծը ամեն անդամ շրջադարձ է կատարում նոր ուղղությամբ և նվագի մեջ է մտցնում դիսոնանսռեչիտատիվային արտահայտություններ, որոնդ ընթերցողին
կարում են տասուր մեղեղուց և տանում բանաստեղծի մտջերի
հաևից։

Սոնատի հիմնական դաղափարը խտացված է վերջին նվադում.

<sup>1 «</sup>Երևան» շաբաթաթերթ, 1964 թ., Հուլիսի 3։

ծրբ աշնանային դաշտերի վրա Կամ քաղաքային գորշ փողոցներում Ամենքի կողմից ընդմի՛շտ մոռացված Նույն հին անձրևն է Թախժում ինքն իրեն, Եվ տխրությունը իմ ներկայությամբ Ցանըս մեջ իրեն տանտեր է պգում,— (1,490)

կրկնվող փոփախակին, ռիթնական ֆիդսուրային հետևում է ռեչիտատիվը.

էլ ի՞նչ է մնում,
Որ ես ինչ անեմ.
Գլուխս եմ կողպում
Ու բաց եմ անում փակված բերանըս.
—ե՛յ, ընկե՛ր երկինք,
Մի՛ խուլիդանիր,
Թե չէ՝ միլիցիա կղանգահարեմ,—
(1, 490—491)

որին այս անգամ հետևում է նույն մեղեդին, բայց խառնված արդեն ռեչիտատիվների ոչ Թե ուժգին հարվածներին, այլ նրանց մեղեդիական երանգին—

> Ձայնըս չի՞ հասնում հեռու երկընքին, Թե՞ միլիցիայից նա չի երկյուղում, Եվ բաց չի անում իր դեմքը ամպած. Ամենքի կողմից իզո՜ւր մոռացված Այդ նույն անձրևն է Թախծում ինքն իրեն, Իմ տուն ներս եկած տխրությունն անկոչ Տանտիրությունն է դեռ շարունակում։

(1, 491)

bվ հնչում է ընդվզումի նվագը.

Ու ես, զայրադի՜ն, Ու ես, ճարահա՜տ, Քենըս Բափում եմ իմ խո**ւտնոցի ծորակի վ**րա, Որ բաց է եղել. Ես խեղդելո՜ւ պես ծորակե եմ փակում։

Եթե անզոր եմ երկընթի Հանդեպ, Այս լիրբ ծորա՛կը Թող լռի դոնե, Որ... չատեմ ջուրբ

## Ու չկարոտեմ ա՜յն ավազակին, Որ չոգ է կոչվում։ (I, 491)

ծած կերպարը։

«Ականջդ բեր ասեմ» պոեսշջացնում են բանաստեղծի ստեղ
անդհան բականը ակի տեր՝ ամբողջացնում են բանաստեղծի ստեղ
անդհան բացել ինքն իրեն՝ ընտրելով ավելի ընդհանրացված 

դրել է հիշյալ բաժնում։ Այստեղ բանաստեղծը ուրիշ մի երանգով 

դրարներներ ու գաղափարներ՝ իր խոսքերը, անքնությունը, եր
դտունակում է բացել ինքն իրեն՝ ընտրելով ավելի ընդհանրացված 

դտունակում է բացել ինքն իրեն՝ ընտրելով ավելի ընդհանրացված 

դտունակում է բացել ինքն իրեն՝ ընտրելով ավելի ընդհանրացված 

դտունակում է այդ 

դտունակում է բացել ինքն իրեն՝ ընտրելով ավելի ընդհանրացված 

դտունակում է այդ 

դտունաստեղծի ստեղ
ծած կերպարը։

«Վերնագիրը վերջում» շարջը նախապես նույնպես մերժողական վերաբերմունջի արժանացավ, Ավելորդ ինջնատիպություն ու մաներայնություն համարվեց ամենից առաջ բանաստեղծությունների վերնագրերը վերջում դնելը։ Այս առթիվ Պ. Սևակը Վ. Հովակիմյանին ուղղված այն նամակում, ուր խոսջ կար «Ականջդ բեր ասեմ» պոեմի մասին, գրել է. «Ես շատ եմ ցավում, որ միամտություն (ավելի ճիշտ՝ ընթերցողի վրա ավելորդ վստահություն) ունեցա այդ տասնմեկ բանաստեղծությունների առաջին տողերը վերջում դնելու, Բայց, տեր իմ աստված, մի՞թե այդքան դժվար բան է (առաջին բանաստեղծությունը կարդալուց հետո) նախ աչք գցել վերջին տողին և ապա կարդալ բանաստեղծությունը..., ինչպես որ ծրարն ստանալիս նախ ետհասցեն ենք նայում, որ իմանանք, թե նամակն ումից է»։

Սակայն ժամանակն իր գործն արհց, ընԹերցողները վարժվեցին, և այժմ, երբ հասկանալի է դարձել բանաստեղծի մտահղացումը, այնքան էլ տարօրինակ չի Թվում վերնագիրը վերջում դնելը։ Ավելին, վերջին տողերը, որ հեղինակի մտահղացմամբ պիտի վերնագրի դեր կատարեին, այժմ իբրև վերնագիր չեն էլ ընկալվում և ԵԺԵ սկիզբ տարվեն՝ չեն ունենա այն հնչողությունը, ինչ ունեն ներկա ձևով,

Մեկ թոպե մոռանանք «Վերնագիրը վերջում» խորագիրը (այդպիսի խորագիր ընդունենք, որ չի եղել ու չի դրվել յուրա-քանչյուր կտորի վրա) և կարդանք իրրև անվերնագիր բանաստեղ-ծություն.

Ճանապարգների փոշիների մեջ Դնում են կնից նախարարական, Մի կնից, Որին հաշվի չի առնում Լոկ օրինապանց—թրեապորժ ցամին...

Սրտի տրոփ ու բաբախ են բաշխում
Մայներին անկյանը...
Վստահություն են ներշելում հոդին,
Ա՜յն վաղնջական-հինավուրց հողին,
Որ չի կորցնի վստահությունը...
— Այդ... իմ քայլե՜րն են։
(1, 492)

Իսկ հիմա կարդացեք վերջին տողերը վերնագիր դարձրածւ Ձգու՞մ եք, որ բոլորովին էլ այն չի, ինչ է իրապես։ Ենե շարքը չխորագրվեր «Վերնադիրը վերջում», Թերևս ավելի ճիշտ կարդացվեր ու ընկալվեր հենց սկզբից էլ։ Բայց այս բոլորից շարքի բանաստեղծական բուն էությունը չի փոխվում։ «Վերնագիրը վերջում»-ը,— գրել է Պ. Սևակը նույն նամակում,— ես համարում եմ իմ բոլոր գրածներիս մեջ հազվագյուտներից մեկը։ Եվ տա աստված, որ կյանքիս մնացած մասում էլ մեկ-երկու անգամ նորից իմ «սենյակը» մեծանա ներշնչանքի «հայելու մեջ» այնպես, որ գրեմ այդ ուժի, մաքրության և հնչեղության ուրիշ մի քանի բան»։ Ձափազանցրե՞լ է բանաստեղծը «Վերնագիրը վերջում»-ը համարելով իր բոլոր գրածների մեջ հաղվագյուտներից մեկը. Թերևս։ Բայց որ շարքն ամբողջությամբ Պ. Սևակի բանաստեղծական լավագույն գործերից է, դա անկասկած է։

> Մի քիչ զարմանք են պատճառում մարդկանց, Բայց ավելի շատ՝ անախորժություն... Փակ դուռ բացելու սուր ճռինչ ունեն, Հին դուռ փակելու ցավալի Թակշց...

Ուրիջի ջրβին պաղած են թվում, Մինչդեռ այրում են իմ բերանը՝ մի՜շտ —- Մ.յդ... իմ խոսջե՜րն են։ (1, 493) Անկարելի է ավելի ճիշտ բնութագրել Պ. Սևակի բանաստեղծական խոսքի ուժն ու հասարակական արձագանքը, քան այդ
տեսնում ենք այս ինքնաբնութագրման մեջ։ Այսպիսի խտության
հասնելը իսկապես բնության հազվագյուտ պարգև լինելուց զատ
ձեռք է բերվում նաև «դժվար վարժությամբ»։ Սա էր, որ Պ. Սեվակը կոչում էր «քիչ տարածության վրա շատ ինֆորմացիա»,
նաև՝ «կետ-գծայնություն», «չասվածքների պոեղիա», պոեղիա,
որը նման է ոչ թե «հեռվից գրված նամակի (ուստի և՝ նկարագրական, մանրամասն, ամեն ինչ պարզ և մինչև վերջ բացատըրված)», այլ «երկու մտերիմների, շատ մտերիմների խոսակցության, այնպիսի մտերիմների, որոնք իրար հասկանում են
կես խոսքից».

Հանկարծ զգում եմ ինձ ազատ—այնպե՛ս, Ինչպես հովատակն՝ արոտում արձակ, Ինչպես կրակը՝ վառվող անտառում...

Թվում է՝ կլանքում ամե՜նքն են խելոք, Ամե՜նքն են իրոք ամե՜ն ինչ զգում... (1, 495)

Բարձր տրամադրություն, հուզում, կյանքի հրջանկության զգացում («ինչպես հովատակն՝ արոտում արձակ»), ինչ ասեք, որ չկա այս հինգ տողում։ Սա այն պահն է, հրբ թվում է, թե առօրյայի բեռը ուսերիցդ ընկել է, ոչինչ չկա տեսադաշտդ փակող, կապույտ է հորիզոնը, երկիրը մեծ է ու շռայլ, դու ես այնտեղ տիրություն անողը («Ինչպես կրակը վառվող անտառում»)։ Եվ սա գիտե՞ք որ պահն է «ընդամենը».

—Այդ... հա հմ երգում՝ Միայն ի՞նձ համար։ (I, 495)

րող ուրախանալ.

ուղ ուրախանալ.

ուղ ուրախությունը, որովհետև ոչ ոք բանաստեղծի պես չի կա
ուղ արև արև հարձել է բյուրավոր մարդկանց գաղտնարան, ով

աշխա՜րհը «լվացարարի տենդով են այրվում՝ ուզում են մաքրել

աշխա՜րհը «լվացարարի տենդով են այրվում՝ ուզում են մաքրել

ուշ աշխա՜րհը համայն»։ Հաշվադեպ լինելով, նաև հաղվագյուտ է

ուշ աշխա՜րհը համայն»։ Հաշ աշ առ անանում է ամեն վայրկյան, և նրա

ուշ աշ առ արև հարձել է այուրաիություն եր անաստեղծի անա չի կա-

Խնչպես խարույկը լույս է շաղ տալիս Եվ անջատում է գույն ու ջերմություն, Այգպես էլ ինձնից պոկվում է ծիծաղ, Թափվում է ժսլիտ, Եվ րարություն է կաթկըթում անվերջ Իմ գեմջից, Նաև հագուստի՜ր անգամ...

Համրույրի պես է հայվածքըս ջերմին, Խոսքըս՝ համբույրի ջարունակություն, Որից կարող են... մահուկեն՝ը ծնվել... --Այդ... ես եմ ուրա՛խ։ (1,501)

Բայց բանաստեղծի այս ուրախությունն էլ ուրախ հետեվանք չի ունեցել վերջին քառատողը համարվեց արտառոց, իսկ ամբողջ բանաստեղծությունը «խոտանելի այնքան», որ ասլացուցելու, վերլուծելու կարիք էլ չկա\։ Ակամա հիշում ես բանաստեղծի խոսքը՝ «Արտառո՞ց եմ ես, Անհասկանալի՞» Ոչի՜նչ։ Քեղ կօգնեն և կհաս/անաս»։

Որքան Հազվագյուտ է բանաստեղծի ուրախությունը, նույնարան խոր է նրա թեախիծը.

> Քայլում եմ այնպես դանդա՜ղ-գլխիկո՜ր, Ասես փողոցն է հանգուցվել ոտիս Ու խճողում է քայլքըս, խճըճում... Արփին շողերի ցած մեկնած ճանկով Գռուզ մազերս է Բերևըս բաշում, Որ վառի-ցնցի և ուշքի բերի, Բայց ես չեմ զգում ո՛լ ցավ, Ո՛լ այրուցք....

(1, 496)

Մշտառկա Թախծի այդ պահերին ոչ միայն քայլքն է խձնվում ու խնողվում, այլև միտքը, որ հաղար ու մի տեղ է դնում, մո-

> Արյունս այնպես դանգաղ է հոսում, Ինչպես հարթ հովտում գետը ծավալված, Երբ չես էլ կարող հասկանալ կարգին, Թե նա ո՛ր կողմից ո՛ր կողմն է հոսում... (1, 498)

<sup>1 «</sup>Սովետական Հայաստան», 1963, 19 ապրիլի։

Այս շարքերին շատ հատկանշական է ձայների, գույների, բույրերի աշխարհի սուր զգացողության, նրանց իրար հետ ժիացնելու և հաշտեցնելու կարողությունը («Վարդերի կարմիր ճիչն եմ լսում Իմ ծխամորճի դառն ծխի միջից»), որ Պ. Սևակի ասոցիատիվ խոր ու զարգացած մտածողության արդյունք էր։ Բանաստեղծը տարբեր բնույթի զգացողությունները հարստաց-նում է մեկը մյուսով. Մեկ բանաստեղծության մեջ իրար լրաց-նում են համի, տեսողության, շոշափելիքի, լսողության զգայ-նությունները, և դրա շնորհիվ առարկայական է դառնում արտա-հայտվող ընդհանուր վերացականը.

Երգիկի նման՝ թաց են աչթերը», Բերանս է թացվում՝ մի լայն գռան պետ,

Բայց Նա-ծխի պես-մեռում է ենրսում Ու խեղգում տան մեջ բնակվող խեղճիս...

Ճլում է, սակայն... ինչպես բնի մեջ. Ճի<mark>չը գառնում է մի խուլ փնԹփե</mark>նքոց...

Եվ ի՜նչ Թափով էլ ինձնից վեր նետեժ՝ Նա—քարի նժան—ներքն է ընկնում...

Ու նժանվում է մի չեղա՛ծ Բվի, Որ չի բաժանվում այլ Բվի վրա... (1, 499)

Սա էլ տանջանք-տառապանքի պարույրս**ևակյան «բ**անաձ**հ**։ վումն» է, տառապանք, որ անրաժան է բանաստեղծի**ց.** 

> Կանաչ մամուռից արցունք է ծորում, Ծորում է դանդա՛ղ, Ծորում է անձա՛լն, Ու մեղմիկ ՀԹԲում Այն քարաժայռի փոքրիկ սանդի մեջ, Որ ինքն է փորել։ (1, 494)

Որքա՜ն պոհզիա, անսփոփ տխրություն կա այս տողերում և ինչ սրտակեղեք մեղեդի, որ չգիտես, թե որտեղից է Ծնվում ու Վերակրկնվելով հնչում քո լսողության մեջ՝ «Կանաչ մամուռից արցունք է ծորում, Ծորում է դանդա՛ղ, Ծորում է անձայն, Ու մեղմիկ Ֆթթում», և տեսողական-նկարեն ինչ պատկեր՝ «Այն քարաժայռի փոքրիկ սանդի մեջ, Որ ինքն է փորել»։ Ի՞նչ իմանաս, Թե բանաստեղծը ե՞րբ է լսել «կանաչ մամուռից դանդաղ ու անձայն ծորացող արցունքի մեղմիկ Ֆթթումը», լսել ու տըպավորել է Տոգու անեզրության մեջ, որպեսզի օրերից մի օր, իր անքնության պահերին արձագանքվի ահեղ դղիրդով.

> ՃԲԲում է մեղմի՜կ, Իսկ իմ ականջում Դա փոխարկվում է ահեղ դղիրդի՜... —Անջնությո՜ւնս է։ (1,494)

Այսպես բանաստեղծը «քիչ տարածության» վրա Հարուստ ինֆորմացիա է տալիս ի՜ր Հոգու մասին, առարկայացնում ու «բանաձևում» ի՜ր արՀամարՀանջը, լռությունը, նաև… իրեն.

> Նա Թարզմանիչն է ձեր այն (ինչերի՞), Որ չեն հասցրել անգամ մի՞տք դառնալ, Այլ ընդամենը շարժում են հոգու, Խաղ են մկանի Կամ արյունի եռը։ (1,502)

Բայց սրանցով չի ավարտվում «ինքնադիմանկարների» ու հավատո հանդանակների այն շարքը, որ ստեղծել է Պարույր Սևակը «Մարդը ափի մեջ» գրքում։ «Ականջդ բեր ասեմ» պոեմի և «Վերնագիրը վերջում» շարքի մեջ բանաստեղծ-արվեստագետ-ստեղծագործողի կերպարի մարմնավորման հետ շատ Թելերով է կապված նույն շրջանում ստեղծված «Թռուցիկ երգեր» շար-գը։

Բանաստեղծը ամեն ինչում, ամենուրեք, բոլոր թեմաների մեջ հարազատ է ինքն իրեն՝ հանք-թեմայից «բամել» առավելագույնը, հրևույթը դիտել իր բոլոր հնարավոր կապերի մեջ ու բոլոր կողմերից, «Թռույիկ երգեր»-ը արվեստագետ-բանաստեղծի, պոեզիայի թեմայի նոր զարդացում է, նոր երակների հայտաբերում, Պարույր Սևակ մտածողին ու բանաստեղծին հատուկ անակնկալներով, մաքի շրջադարձերով ու ձևակերպումների որությամբ։ «Թռուցիկ հրգհր» ջարքը նույնպես բացվում է հավատո հանգանակով, որ խորագրված է՝ «Անպայման պայման».

> Մարիր խա՞կ, Թե՞ հասուն,... Ո՞ւմ է պետր երդի մեջ։

(Մի կտոր հահածո ոգի է հարկավոր, Մի պատառ կախարդանը, Մոգության մի պճեղ, Մի բացվող փակագիծ, Անհայտի մի լուծում)։

Արջում են «ինչու»-ներ՝ էակներ սապատված, Որ չունեն օիևան ու չունեն դեռ անուն։ Սապատված մի «ինչու» Ու երգը կ՜նչի՜...

(I, 819)

Սա բանաստեղծության «անպայման պայման»-ներից առաջինն է. ոչ թե ճիշտ ու սխալ, հաստ ու բարակ, ծանր ու թերև դատողություններ, բարոյախոսություն ու խրատ («Մաքեր խա՞կ, թե՞ հասուն»), այլ կենդանի շունչ՝ «կախարդանքի մի պատառ», «հանածո ոգի», կյանքի անհայտների լուծում, փակագծերի բացում։ Բանաստեղծը չի ծնվում անբեկանելի պատասխաններ տալու, նրա կոչումը հարցեր հարուցելն է, կյանքի աչքերի մեջ նայելը և այնտեղ շրջող անօթևան ու անանուն «ինչու»-ներին «հոգու մեջ տեղ տալն ու լեզվով մկրտելը», հարցի մեջ հարց, որ վեր է ածվում ուրիշ մի հարցի,— Գ. Սևակի համար ոա է

«Անպայման պայման»-ներից երկրորդն է.

Հույզեր ժե՞ծ, Թե՞ ճղճիժ,— Իսկ ո՞վ է վճռելու։ (Մի կտոր արևածոր տաք միս է հարկավոր՝ Սեփական ձեռքերով իրե**նից** պոկոտած, Մի սարսուռ օդեղեն, Մի սարսում ընդերքի)...

Մ*թությա*ն երանգներն առատ են ավելի, Քան բոլոր մնացած գույները գումարված, Խուսափուկ խլիրտի **ջզա**նցջից գե**թ** կառչել, Սավերի վետվետուն թայլվածքը ձանաչել,— Ու երգը չի՜ կարող չհնչել ինցնակամ... (I, 319—320)

Սա այն ձևակերպում-բանաձևումներից մեկն է, որոնց հիման վրա Պ. Սևակը համարվել է հույզի Թշնամի և ռացիոնալիզմի կողմնակից, բանապաշտ։ «Հույզեր մե՞ծ, Թե՞ ձղձիմ,— Իսկ ո՞վ է վճռելու» արտահայտությունից կառչող և Պ. Սևակին ռացիոնալիստ համարողները զարմանալիորեն «մոռացության էին տալիս» նրա առաջին «անպայման-պայման»-ը՝ «Մտքեր խա՞կ, Թե՞ հասուն,— Ո՞ւմ է պետք երգի մեջ»-ը։ Ամբողջ հարցն այն է, Թե հույզ ասելով ով ինչ է հասկանում։ Պ. Սևակի համար բանաստեղծությունը զգացմունըների գեղում չէ, այլ ներաշխարհի ջարժումների արտացոլում («Մի սարսուռ օդեղեն, Մի սարսում ընդերքի»)։ Բանաստեղծը, սևակյան ըմբռնումով, պիտի ձգտի հոգու խորքերում ու խորություններում կատարվող խլրտումների արտահայաման («Խուսափում կատարվող խլրտումների կառչել, Ստվերի վետվետուն ջայլվածքը ճանաչել»)։

«Անալայման պայման»-ների մեջ կա նաև երրորդը.

. **Ի՞նչ ահ**ել **և ին**չպե°ս. - Հա°ստ մանել, Թե° բաբակ։

(Լի օրվա հրակին պատվաստել կիրակի՛, ՎեՏ մղել ծովի՛ Տետ, Ամաչել կրակի՛ց, Ձուշանա՛լ, չշտապե՛լ),— Եվ ալնժամ, օ, Տարկավ Իր պոչին կտնկվի ձվաձև առարկան, Եվ արփին ափիդ մեջ կդառնա ձվաժեղ... (1, 320)

«Ձվաձև առարկան պոչի վրա տնվելը» անհնարին է նույնքան, որքան մարդկային «ձեռքի ափի մեջ ձվածեղ» անելը։ Բայց այսքան անհնարին բաները արվեստի մեջ հնարավոր են դառնում, եթե լի օրվա (սովորական օրվա) երակի վրա պատվաստվում է կիրակի (տոնական օր), եթե բանաստեղծը-արվեստագետը վեճ է մղում, անհաշտ է ծովի հետ (շատ մեծ և հղոր բանի հետ), եթե նա ամաչում է կրակից (այսինքն ձգտում է նրա նման վառվելով լույս ու ջերմություն տալ), եթե չի ուշանում (ժամանակից, դարաշրջանի հրամայական պահանջից) և չի էլ շտապում (այսինքն` չի վազում օրերի հաևից, չի դառնում օրերի դերին)։
«Հարկավոր է կրել իր մեջ ժամանակը,— կարծեք ի լրացում սրա
դրել է Պ. Սևակը «Սայաթ-Նովա» աշխատության մեջ,— սակայն
կրել սրա կշիռը և ոչ թե բեռը, պահել սրա արժեքը և ոչ թե գինը,
ունենալ սրա ճարստությունը և ոչ թե ապրանքը, լինել նրա
սնունդը և ոչ թե եվրոպացիների ասած պարտադիր ասորտիմեն—
ար,— այլ կերպ ասած՝ դրսևորել ժամանակի ոչ թե արտանայտությունները, որոնք չեն կարող անցողիկ չլինել, այլ նրա ներքնանայտությունները, որոնք չեն կարող մնայուն չլինել։

...Լողալ ժամանակի մեջ և չխեղդվել ժամանակի մեջ»<sup>1</sup>։

Բանաստեղծն ապրում է արտացոլվելով Հազարավոր Հայելիների՝ սիրելիի աչքերի ու ափերի, ծառաբնի, բոլոր իրերի ու առարկաների մեջ։ Ուստի նրան Հայելի պետք չէ, մանավանդ ինքն է նաև իր Հայելին, որի մեջ արտացոլվում է ժամանակակից աշխարհը։ Հայելի պետք է ինքնասիրահարվածներին, նրանց, ովքեր ոչ թե ստեղծում են, այլ լուսանկարում են։ Մինչդեռ ստեղծողը.

> Գտահցնում եմ մատրո և... փոխարեն Թելի Մատիս փաթաթվում է երկնի կապույտե ինջը։ Ոտներիս հետ հողն է սիրաբանում, Եվ խաղողի վազն է ընձյուղ տալիս Վառվող ծխամորձիս կրակի մեջ... (1, 325)

Ոչ մի վայրկյան չկտրվել Հողից («Հայելուց կոշիկ կարել, որ ոտնատակն անգամ Հողը արտացոլի»), բայց միևնույն ժամանակ գետնակիպ-գետնատարած չլինել և Հայացքը Հառել երկնի կապույտին։

Բանաստեղծի, արվեստազետի կոչման, իրականության ու ժամանակի հետ նրանց կապի ու փոխհարաբերության խնդիրները տարբեր կողմերից և աֆորիստական խտությամբ հնչում են «Արվեստ», «Բանաստեղծի կյանքը», «Եվ ուրիշ ոչինչ», «Արմատները ու մատները», «Գիշերն ու ես» և շարքի այլ գործերում։ Սակայն սրանց մեջ կա մեկը, ուր աֆորիստական խտությամբ արտահայտված են այն ըմբռնումներն ու պատկերացումները, որոնք Պ. Սևակն ունեցել է մեծ արվեստագետ-բա-

<sup>🍀 🔫 «</sup>Սայաք-Նովա», էջ 360—361։

նաստեղծների մասին։ Դա «Վարք մեծաց»-ն է, մի բանաստեղծություն, որի յոթ քառատողերից յուրաքանչյուրը այնպիսի խտություն ունի, որը բացելու համար երևի հարկ կլինի հատուկ ուսումնասիրություն։ Չափաղանցո՞ւմ է սա։ Կարդացեք նորից ինքներդ, բայց առայժմ միայն չորս տողը.

> Ո՜ւշ-ո՜ւշ են գալիս, բայց ո՛լ ուշացած. Ծնվում են նրանք ձի՛շտ ժամանակին։ Եվ ժամանակից առաջ են ընկնում, Դրա համար էլ չեն հերում նրանց։ (1, 322)

Եվ կարդալուց հետո վերհիշեք ուղածդ դարում ապրած մարդկության մեծագույն հանճարներին՝ բառի, գույնք, հնչյունի կախարդներին, մտքի տիրակալներին։ Բանաստեղծը այնպիսի սահմանում է տվել, որ նույնիսկ բացառություններ չի ճանաչում։ Իսկ եթե խորամուխ լինենք յուրաքանչյուր քառատողի բովանների ու ժամանակի փոխհարաբերության բոլոր կողմերը արտացոլված են այնտեղ։

> Անտում լեն նրանք կամ անհայրենիը. Հասարակ հորից ու մորից ծնված՝ Սերում են երանք և ա՛յն վայրենուց, Որ էլ չէ՛ր կարող ապրել քարայրում։

Սերում են նրանց և ա՛լն ձերուկից, Որ ճախընտրում էր ջնել տակառում։ Սերում են նրանք և ա՛լն պատանուց, Որ սիրահարվեց իր իսկ պատկերին։ (1, 322)

Հազվագյուտ են այդ ծնունդները, բայց դժվարությամբ չէ, որ աշխարհ են գալիս՝ նրանք սերում են նաև նրանցից, ովքեր «սատանային հոգին են ծախում»։ Դժվար ու ողբերդական է նրանց կյանքը, որովհետև ծնվում են միայն մի՛ բանի՝ իրենց մտածածն անելու համար և՝

> Ի՞նչ փույթ թե սատկեն ժամանակից չուտ։ (1, 822)

«Թռուցիկ հրգհր» շարքի զգալի մասը այլ բնույթ ունի։ Դրանք հիմեականում ընության ու կյանքի արտաքուստ հանգիստ պատկերներ են, որոնք, սակայն, ենթաբնագրում խոր ընդհանայումներ են պարունակում և հաճախ անուղղակի, միջնորդված ձևով կապվում են շարքի մյուս դործերում արծարծված խնդիրներին։ Կան բանաստեղծություններ, որոնց բովանդակությունը 
ուժեղ զգացմունքի կամ մաքի պայթյունն է։ Նման դեպքերում 
Պ. Սևակը ու միայն չի բացահայտում, այլև թաքցնում է այն 
ուղիները, որոնցով անցել է իր ապրումը, և կենտրոնանում-սեվեռվում է այդ ապրումի, եթե կարելի է ասել, վերջնականավարտուն շրջանի վրա, ասում է այն, ինչ ինքը տառապել ու 
կշռադատել է։ Այսպիսին է, օրինակ, հեղինակային կրքոտ մենախոսություններից մեկը՝ «Միանգամից» բանաստեղծությունը.

Ասում են, Ձե միանգամից կլանցում ոչի՞նչ չի կատարվում. Միանգամից ո՛չ մի կարպետ և ո՛չ մի գորգ չի պատրովում, Միանգամից բերդ չի չինվում ու չի ջանդվում միանգամից, Միանգամից ձյուն չի դալիո և չի փչում անգամ ջամին։

Մի՛րգ չի հատևում միանգամից, ո՛ւր մնաց թե՝ խնլոցանան, Ձո՛ւլգ չեն կազմում միանգամից, ո՛ւր մնաց թե՝ երեջանան։ Միանդամից չեն կշտանում և չեն զգում ջրի կարիթ, Ո՛չ այսօրն է անցյալ դառնում, ոչ էլ վաղն է դառնում դալիջ։ Այս ամենը ճիշտ է, հարկա՛վ։ Հենց այսպես է, ինչպես որ կա, Սակայն եթե իմ կյանգի մեջ դեթ հարցնեին մի՛ անգամ

> Թե հա ի՞նչ եմ պերադասում, Ի՞նչ եմ ուղում Ու հրազում, Ես կասե՛՛. —Ինչ լինում է`Սող որ լինի միանդամի՞ ը... (1, 333)

Այստեղ բանաստեղծն օգտվել է նաև հակադրության իր սիըած մեթոդից։ Հաստատելով իր ապրումին հակադիր մաքի հրշմարտությունը, նա ավելի է ուժեղացնում մաքի պայթյունը վերջում։

«Արշալույսից առաջ» ըանաստեղծության մեջ ժամանակի

ընդհանուր միավորի պատկերը («Արջալույսից առաջ») ձեռը Է բերում ընդհանրապես կյանքի արթնության՝ ու նորոպման իմաստ.

Արշալույսից առաջ բունն ավելի խորն է։

Ծական անդավորվում

Ծական անրամվորվում

Ծական արրամվայի գրեփայի լացից,

Ծական արրամվայի գրեփայի լացից,

Ծական արրամվայի գրեփայի լացից,

Ծական անդամայի առաջ ացի,

Ծական անդամայի առաջ այի անդամարվում։

Քնարական նուրբ երանդներից Հյուսված այս պատկերը բանաստեղծի կատարած անսպասելի ու համարձակ շրջադարձի ջնորհիվ իմաստավորվում ու տարողունակ է դառնում հաջորդ տողերում, որոնք շատ հպանցիկ ձևով հուշում են, որ քնարական հերոսի միտքը նրան բուժել է անմարմին երաղանքներին հավատալուց, բայց և նրանից խլել է ընդհանրապես երաղանջը.

> Հիմա հավատում են երաղներին Շատ քչերը կյանքում։ Եմ քանի որ չկամ՝ Ինձ խղճում եմ (Նախանձելի բան չէ խելըի դալը)... (1, 327)

Քանաստեղծը կարծեր սրանով ավարտում է իր ապրած կյանքի, հոգեվիճակի մի շրջանը և կրկին վերադառնալով բուն պատկեր-Թեմային, վերաշրջում է այն ու շարունակության մեջ հաստատում կյանքի նորոգման, մարդկային մտքի արթնության անկասելի ընթացքը և իր լավատեսությունը.

> Արջալույսից առաջ ջունն ավելի խորհ է, Բայց մոտիկ է նաև արթնացումը։ —Կբացվի նոր մի օր՝ Ինչպես աչթակապը (Մանուկ Հասակում են պահմաոցի խաղում)։ Կբացվի նոր մի օր՝

Ինչպես վիրակապը (Երեկվա խոր վերթե է սպիացել արդեն)։ (I, 827)

կային Հակատագիր («Ոսկին վերստին ոսկի է մնում»)

Համաշխարհային պոհղիայում հպարտ անհատի կհրպարը շատ է պատկերվել անտառից պոկված ծառի խորհրդանշանով։ Պ. Սևակն էլ «Միայնակ ծառը» բանաստեղծության մեջ դիմել է այդ ավանդական խորհրդանշան-պատկերին.

> Պոկված անտառից՝ Մենակ ու մռալլ, Մի ծառ է ցցվել բարձունքի վրա։ (1, 329)

Բայց **Գ.** Սևակը այս ավանդական պատկերը միանդամից Հր**ջ**ում է բոլորովին հակառակ նշանակության։ Եթե նախորդ մշակումներում սովորաբար անտառից պոկված ծառը՝ կյանքից վեր կանգնած անհատը, չէր սիրում անտառը (ամբոխին), ապա այս դեպքում՝

> Ինչպես է ծաղրում, Քրթըչում վրան, Ինչ է Թե Հսկան Այս Թղուկների կանջին Չի՛ կարողանում իրեն են Զարկել, Ինչ է Թե նրանջ չեն կարողանում Իրենց նեղվան չում սրան թանտարկե Եվ չի՛ Հասկանում անտառը հիմար, Բե ծառն այդ ինչ է անտառի համուր։ (1, 329)

Ինչպե՞ս չի սիրում անտատա նրահ,

Եվ հետևում է անսպասելի մետաֆորը, որ նորից վերաշրջում է ավանդական պատկերը՝ կյանքից վեր բարձրացած անհատը կամովին իր վրա է վերցնում կայծակներն ու շանԹերը, դառնում է անտառի կյանքի փրկարար-

> Կաղծի՞ն՝ Անտառի կանաչ շանքարգե՞լ։ (I, 829)

անցած ուղիները։

անցած ուղիները։

անցած ուղիները։

անցած ուղիները։

Պ. Սևակը հրբեք չի դժգոհել իր բախտից, որովհետև բնությունը նրան պարգևել էր և՛ «թռցնող թևեր», և՛ բանաստեղծական երևակայություն, որի շնորհիվ միտքը, իմացությունը, չկտրվելով հողից, դուրս է գալիս ավանդական ուղիներից և առաջ բոլոր մահկանացուները չէ, որ կարող են ոտք դնել.

> Արարատի պես— Ռաջերը՝ հովտի ջերմո**ւթյամբ վառած,** Կատարը՝ տառած։ Տիեղերական հր**բ**իռի նմ**ա**հ— Բոցը՝ դեպի ետ, Գլուխը՝ առաջ։

(I, 824)

Իր լսողությունը, տեսողությունն ու միտքը առաջ Հառած բանաստեղծը, գործի դնելով «ներքին այրման ջարժիչները», ձգտում է ամենալրիվ ինքնարտահայտության- ինքնասպառման, և ինչքան էլ անում է, նրան թվում է, թե դեռևս ոչինչ չի արել.

> Երթերի վրա՝ համրաձայն բառեր, Իսկ սրաում՝ դղիրդ, Իսկ հոգում՝ շառաչ... (1, 824)

Անսպառ է «բանաստեղծ-արվեստագետ», «բանաստեղծու» Բյուն-արվեստ» Հանք-Թեման Պ. Սևակի ընկալումներով։ Եվ որքան անսպառ է Թվում այդ Թեման, նույնքան էլ անսպառ են բանաստեղծի մոտեցումները, «Հորատման եղանակները» խորքից նորանոր Հանքաքարեր լույս աշխարհ բերելու և ամեն անգամ նոր բաղադրություն-սահմանում ստանալու Համար։

Թեմայի «մշակումները», սակայն, չեն ավարտվում «Ականջդ բեր ասեմ» պոեմով, «Թռուցիկ երգեր» շարքով և հիջյալ բաժին։ Ներում զետեղված մյուս գործերով։ Սրանց հետ և սրանցից հետո ստեղծվել են բանաստեղծական ուրիշ «ինքնադիմանկար-ներ» և հավատո հանգանակներ, որոնք ամփոփվեցին «Եզիցի լույս» գրքի «Աստծո քարտուղար» բաժնում և ամբողջացրին ժամանակակից (այս բառի սևակյան ըմբռնումով) բանաստեղծ« արվեստագետի ինքնատիպ ու հարուստ այն կերպարը, որ բագ-մազան ձևերով քանդակել էր Պ. Սեակը։

## ՀԱՐԿ ՀՈԳԵԿԱՆ։ «ԵՎ ԱՑՐ ՄԻ՝ ՄԱՇՏՈՑ ԱՆՈՒՆ...»

Du կյանքիդ համար կյանքըս չեմ տվել՝ Du չեմ մասնակցել և ո՛չ մի մարտիդ, Բայց կես քայլ անգամ չեմ արել կյանքում, Բեզնից սկսվում ու քեզ եմ հանգում՝ Շրջագծի պես...

(1, 506)

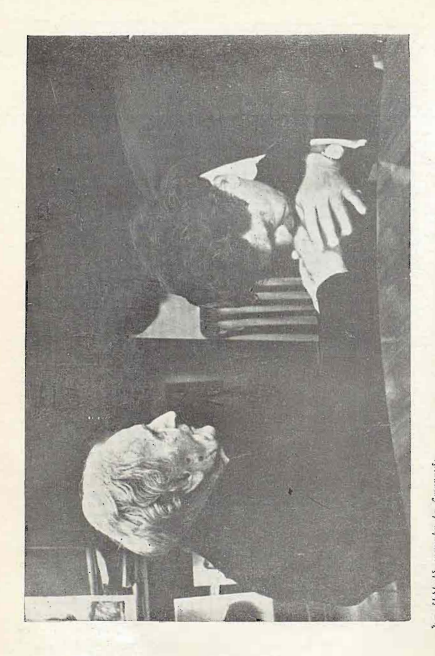
Սա Քավաստիացման խոսք չէւ Հավաստիացման խոսք նա է ասում, ով ուզում է, որ իրեն հավատան։ Այնինչ բանաստեղծը իր ժողովրդի հա։/ատն է՝ «քայլող հավատը»։

> Ա՜խ, իմ հայրենի՞ք... Ինձ կոչ են անում կյանքդ ճանաչել,— Ավելո՞րդ ձգտում. Ես մասն եմ կյանքիդ։ (1,505)

Սա ոչ Թե վերացական ու անորոշ հայրենասիրություն է, ինչպես ընկալվել է ոմանց կողմից, այլ սիրո այն որակը, որ ունենում են իրենց հայրենիքի հանդեպ միայն նրանք, ովքեր ժո-



Պ. Սևակը Հոր՝ Ռաֆայել ամիի ու կրտոհը որդու՝ Կորյունի Հետ։



ղովրդի կյանքը ճանաչելու են գնում ոչ Թե կոչով, այլ ապրում են նույն կյանքով, և «մի միտք է ծաղկում» նրանց մեջ.

> — Բեկուզ անանուն՝ Muչպես խոտերըդ սարերիդ լանջին, ԵԹե ես օգնեմ կանաչությանըդ, Կարող եմ ասել. «Ծ՛ս էլ ապրեցի»...

> > (1, 508)

Սևակը ոչ միայն ապրել է ժողովրդի կյանքով, ինչպես բջիջը մարժնի մեջ, այլև բանաստեղծից անբաժան է եղել հաղարամյա հայրենիքի կանաչությանն օգնելու մտահոդությունը, մտորումը հարազատ ժողովրդի ճակատագրի մասին։ Աշխարհի, մարդկության վաղվա օրվա մասին խորհելիս, բանաստեղծի աչքի առջև միշտ էլ կանգնել է ի՛ր ժողովրդի կերպարը, նրա երեկվա, այսօրվա ու վաղվա հոգսը, նրա դարավոր հարուստ մջակույթի պահպանման ու զարգացման հոգսը.

Մենը թիչ ենը, այո՛, բայը կոչվում ենը Հայւ Մենք մեզ ոչ մեկից լենք պերադասում։ Պարզապես մենք էլ պիտի ընդունենը, Որ մե՜նը, միայե մե՜նը Արարատ ունենը, հվ որ այստեղ է՝ թարձրիկ Սևանում, Երկինքը իր ճիշտ պատճենը հանում։ Պարզապես Դավի*ի*ն այստեղ **է կ**ավել։ **Պարզապես Նարեկն այստեղ է գրվել։** Պարզապես գիտենը ժայռից վաճը կերաել, Քարից շինել Հուկ, Մարդ սարբել կավից, Ուսուցմա՜ն Համար **և աշակհրահլ** Գեղեցկի՞ն, *Բարու*ն, *Վսեմի՜Ն, ζωή|*β...1,

Սկիզբ էր սա՛ւ Նույնն է հղել շարունակությունը.

Եվ ինչո՞ւ պիտի չ4պարտահանջ... Կա՞նց։

> Պիտի լիենքեր։ Ու դեռ... չատանաքեր»։

<sup>1 «</sup>Սովհաական գրակահություն», 1962, Ж 11։

<sup>3</sup> Նույն տեղում։

<sup>18</sup> Ա. Արիստակեսյան

Պ. Սևակը ամբողջովին կապված էր իր հողին ու ժողովրդին և բանաստեղծություն է դարձրել նրանցից Թելադրված մտորումներն ու ապրումները, Հավատն ու Հույսը, տրտմությունն ու հրճվանքը։ Բանաստեղծի՝ մարդկայնությամբ ու հայկականու-Թյամբ շնչող էուԹյունը հազար ու մի ուղիներով մտել է հրա քնարերգություն, դարձել ոգի։ Նույնիսկ ամենաանձնական նվագների մեջ Պ. Սևակի բառերը, Համեմատությունները, պատկերները, մաջերը լցված են Հայկականությամբ, Հայաշխարհիկ գույներով, ձայներով ու ներշնչումներով։ Բայց շատ հաճախ էլ բանաստեղծը ցանկացել է ուղղակի «դու»-ով դիմել հարագատ ժողովրդին խոսել նրա Հպարտություններից վշտերից, ΠL «Թարգման» դառնալ ազգային ինքնուԹյունը Հավերժացնող պատմական կոթողների ու վերածնունդ ապրող ժողովրդի միջև։ «Նորից քրեզ Հետ» «ժողովածուի «Ծխանի ծուխ» և «Մարդը ափի մեջ» գրքի «Հարկ Հոգեկան» բանաստեղծական շարքերը շնչում են ճշմարիտ հայրենասիրությամբ.

> Իմ քաղցրանո՞ւն, Իմ բարձրանո՞ւն, Իմ տառապա՛ծ, Իմ փառապա՛նծ։ Հների մեչ՝ դու ալեհեր, Նորերի մեջ՝ նոր ու չահել. Դու` խաղողի խչմարված վազ, Վշտերըդ՝ չուր, ինքըդ ավազ...

Բանաստեղծը հպարտ է «Արդարության ահեղ ատյան, սրի պատյան, սիրո մատյան— միշտ հի՜ն ու նո՜ր իմ Հայաստանով», իր ժողովրդի անցյալի մաքառումով ու պայքարով, լույսի ու Ճշմարտության ձգտումներով, նրա ներկայով, «որ... գալիք է այլոց համար»։

60-ական Թվականներին Հասարակական լայն քննարկման առարկա դարձան ազգային լեզուների զարգացման Հարցերը։

Բանավեճը, որ ծավալվեց ինչպես միութենական, այնպես էլ ազգային հանրապետությունների մամուլում, գրավեց ջատ-շատերին, այդ թվում նաև նշանավոր գրողների, լեզվաբանների, գիտնականների։ Այդ խնդրի քննարկմանը նվիրված հատուկ խորհրդակցություններ տեղի ունեցան գիտական զանազան հաստատություններում։ Բանավեճի մասնակիցների մեջ կային մարքրնանի ըստությա մարդանդար փառաւղ տանայիր քրաւրբևի մշտիունի ատար ծահիսմրը կանչանակար է տանիս՝ սև դրև ինակարսւխյուրն երս-Ֆուղը վանչանակար գոմովունմրբև «արսանիր դշտիունն երս-Ասույն դանարակար գոմովունմրը անձայիր դշտիունն երս-Նարդությունը կրծով է խոսուղ տանայիր քրաւրելություններ Ասուսանի անասակիր անանակարություններ

Այդ տարիներին է, որ Պ. Սևակը գրում է մայրենի լեզուն փառաբանող բանաստեղծություններ, որոնց մեջ հավատով ասում է.

> Ո՛լ, բեզ ո՛լ մեկը կուլ տալ չի՛ կարող. Ագահ կոկորգում դու խոր ես խրվում։ Ո՛լ, բեզ ո՛լ մեկը փուլ տալ չի՛ կարող, Ինչպես երկիներ երրեք չի փլվում։ Ձե՛ս խլվի երրեք, Ինչպես արյունից գո՛ւյնը չի խլվում... (1,509)

Հայ ժողովրդի մշակութային կյանքի կարևորագույն իրադարձություններից էր Մեսրոպ Մաշտոցի ծննդյան 1600-ամյակի փառատոնը, որ կատարելու էին ո՛լ միայն մեր ժողովրդի աշխարհասփյուռ բեկորները, ո՛լ միայն իր վաղենի ու նորոգ հայթենիքում պետականություն ու ազգային ինքնություն ձեռք բերած ժողովուրդը, այլև «մի առավել վիթիսարի երկիր՝ իր բավ-«Հազար նորություն տեսած Մաշտոցի դարավոր կյանքում, գրել է Պ. Սևակը,— այս է նորությունը, որ մեծ նորություն է» և

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Սովետական արվեստ», 1962, **»** 5։

Մեսրոպ Մաշտոցի ծննդյան 1600-ամ յակի առթիվ 1961 թվականին Պ. Սևակը գրում է «Խոսք հավաստիքի» հայրենաշունչ բանաստեղծությունը, որ տոնակատարության օրերին տպագրվեց «Գրական թերթ»-ում և լայն արձագանք՝ գտավ թե մայր հայրենիքում, թե սփյուռքում։ Հայրենի հողին վստահորեն հենված բանաստեղծը դիմելով մեծ Գյուտարարին՝ հավաստիացնում էր.

> Ննջի՛ր ուրեմըն սուրբ շիրիմիդ տակ, Քանզի արթուն ես մեր Հոգիներում։

Ձէ՞ որ ինչ-որ տեզ փոթրերս ու Մեծըդ Հավասարվում ենք, դառնում աջակից. —Դու... դործն ես առել, Մենք... հանձն ենք առել... (I, 516)

1962 թվականի սկզբներին բանաստեղծը մտահղացել է գրել «Մեսրոպյան Այբբենարան» խորագրով պոեմ, և հայկական այբուբենի 36 կերպերի միջոցով հնչեցնել հայ ժողովրդի պատմության, մշակույթի կարևորագույն դեպքերն ու իրադարձություները, նշանավոր մարդկանց անունները, հայ բնաշխարհը. նըշումներ է կատարել, որոշ փոքրիկ կտորներ գրել, և հենց այդ ընթացքում էլ մտահղացել է «Եվ այր մի՝ Մաշտոց անուն...» պոեմը, որ գրեց շատ կարճ ժամանակամիջոցում և նույն տարում տպագրեց «Սովետական գրականություն» ամսագրում (» 5)։

Կոմիտասից Հետո Մաշտոց...

Պ. Սևակը ժամանակի Թելադրանքով է մեր ժողովրդի երեք հազարամյա պատմությունից ընտրել երկու անձնավորություն-ների, երկուսն էլ մշակույթից, և հատկապես Կոմիտասին ու Մաշտոցին։ Կարելի է ենթադրել, որ եթե նորից հերոսի ընտրության հավանական հարց ծագեր բանաստեղծի առաջ, ապա ամենայն հավանականությամբ դա կդառնար ոչ այլ ոջ, քան Եղիշե Ձարենցը՝ իբրև մեծ ողբերգություն ապրած ժողովրդի նոր վերածննդի խորհրդանշան։ Մե՛ր ժամանակի թելադրականն ու հրամայականն էր, որ Պ. Սևակը իբրև հերոս ընտրում է ոչ թե պետականուտ ապմական գործչի կամ զորություն խորհրդանշող որևէ կերպար, այլ ազգային ինքնության գաղափարը իրենցով մարմնավորած անձնավորությունների։

<sup>1 «</sup>Vedbauhub mpdbam», 1962, % &.

«Թրի դեմ՝ դրիլ» խոսուն և ինջնին շատ բան ասող վերնագրթով հոդվածում, որ կարդացվել է նաև երրև զեկուցում Մալարդի Հորհյյանին նվիրված մի հրեկույթի, Պ. Սևակը հիշելով «Որտեղ Հաց, այնտեղ կաց» խոսքը, գրել է. «Չի կարելի կասկածել, որ այս տխուր փիլկսոփայությանը մեր ժողովուրդն հասել է իր պատմության վերջին հաղարամյակին, երբ ստիպված էր կրկնել «Թափառական Հրեայի» աննախանձելի բախտրմ Այս առածից առաջ դարձր շարունակ նա կրկնում էր մեկ ուրիշ իմաստություն, իմաստությունն այն Հրհայի, որին դեռ չէր կպել թափառական մակդիրը․ «Ոչ միայն հացիւ կեցցե մարդ...»։ միայն Հացիւ», ոչ միայն մարմնով, այլ նաև ոգով, այլ «բանիւ»։ Եվ ժողովուրդների ու ազգերի գոյության միակ եւաչխիքը ճողը չէ կամ զոrությունը։ Կան նաև այլ գործոններ, որոնք պակաս վճռական չեն։ Բարելոնացիք և ասորեստանրիք, խալդերն ու խեթերը չունեցան Հրեաների ծանր բախտը՝ չկորցրեցին իրենց Հողն ու Հայրենիքը։ Նշանք կուան իբենց իսկ հողերի վբա, որովհետև ինչպես մարդիկ, այնպես էլ ժողովուրդները գոյատևում են «ոչ միայն հացիւ», այլ նաև «բանիւ» (ընդգծումները *իմն են*...Ա. Ա)»¹։

Ահա սա էր, որ մեկ անգամ ևս անհրաժեշտ էր Քնչեցնել ամբողջ ուժով։ Իսկ դա կարելի էր հնչեցնել միայն Կոմիտասի և Մաշտոցի կատարածը, ժողովրդին ոչ միայն հոգով, այլև մարմնով փրկած նրանց սխրանջները նոր ժամանակների տեսանկյունից իմաստավորելու ճանապարհով։ Ահա Թե ինչո՜ւ Կոմիտաս, ինչո՜ւ Մաշտոց,

Ինչպես «Զանգակատան» մեջ, այնպես էլ «Եվ այր մի՝ Մաշտոց անուն» պոեմում բանաստեղծի ստեղծած կերպարները, ըստ կության, ազգային այդ ինքնատիպ անձնավորությունների կերպարները չեն։ Բանաստեղծին հետաքրքրողը եղել է ոչ Թե Կոմիտասի ու Մաշտոցի կերպարը ինքնին, այլ ժողովրդի ձակատագրի բախտորոշ շրջանի ու այդ կերպարների համապատասխանության խնդիրը։ Ոչ Թե պատմության դեպքերն ու իրադարձությունները ինքնին, այլ նրանց էությունը, փիլիսոփայությունը։ Ինչպես Կոմիտասի թեման, Մաշտոցի գյուտը նույնպես դարձել համենանշանական մարմնավորման ու իմաստավորման նյութ.

<sup>1 «</sup>Սովհաական արվեստ», 1962, Ж 5։

«Կիկլոպ բանաստեղծն» իսկ մնացել է հիմնականում Մաշտոցի գյուտի ավանդական գնահատման սահմաններում։ Դարեր շարունակ հայ պատմագրության մեջ Մեսրոպ Մաշտոցը դնահատվել է իբրև հայ գրերի ստեղծող, հայ դպրության հիմնադիր, իսկ եկեղեցին նրան գնահատել է իբրև թարգմանիչ սութբ գրոց։

Պ. Սևակը լուռ (նաև բացահայտ) վեճի մեջ է մտել ավանդական այդ գնահատման դեմ, նոր կողմից ու նոր նայացքով է նայել Մաշտոցի կատարածին, և մեծ գյուտարարը նրան նախ և առաջ երևացել է իբրև մի վիթխարի քաղաքագետ, «որի շահած անարյուն ճակատամարտի հետ չի կարող համեմատվել մեր սպարապետների փառավոր հաղթանակներից և ոչ մեկը»։

Մաշտոցի կատարածը իմաստավորելու համար Պ. Սևակը Նախ մի հայացք է գցում հայ հեթանոս դարերի վրա, բանաստեղծական պատկերների ու համեմատությունների մեջ վերահա֊ ղորդելով այդ ժամանակաշրջանի հայ կյանքի շունչը.

> դաչթիսվ ղթժ Հայի, դաչթիսով իրի արսւր ուսարուղ, հրվ ղթժ աարիսի Հրատանրմանիր միատանառա արաւդ հրան հարաբիսարին խաւհա քիրծ ատներ, հրան իտարիչ րար բնարիչն ասան,

Մծնք անջունչ քարը դարձնում էինք ձուկ, Ձո՜ւկ, Որ անջրդի լեռնալանջերի ջիկացած հողից Իր փորը վառած՝ Կիսարաց բերնով Երկընքից անջուր Գոնն անձրևի ջին էր պահանջում։ (1V, 248)

«Մաշտոցից առաջ էլ կային Հայհը։ Ճիշտ է, որ նրանք ունեին պետականություն և բանարվեստ, գիտեին կոթողներ կառուցել ու կերտել բագիններ, քաժուժ էին գինի և ձուլուժ արձաններ, թատրոն էին հաձախուժ ու վայելուժ գեղեցիկի հաձույքն այն պարուհի-կաքավողների, որոնք «երգեին ձեռաժբ»<sup>լ</sup>։ Բայց այս բոլորը բանաստեղծին երևուժ են իբրև «ժանկական երևակայու-

<sup>1 «</sup>Սովետական արվեստ», 1962, **» 5**։

թելան տարիներ», «ինքնահիշողութելունից» դուրս կլանք, մի կլանք, որը նաև կործանվեց ու քարուքանդ եղավ։

> Այո՛, մենք կայինք Նրանից առաջ։ Սակայն աշխարհի լայնքի վրայով Մի չտեսնված մրրիկ էր անցել։ Հրեա մի գունատ՝ Քշված իր երկրից, Օտարականի և հյուրի տեսքով, Ինքն իրեն տարավ աշխարհեց-աշխարհ։ (IV, 245)

Բանաստեղծը անկրկնելի ուժով է բացում Գին աստվածների կործանման ու նոր աստծո հաստատման պատճառներն ու ընթացքը, հեթանոսության ու քրիստոնեության բախման ընդհանրական պատկերը.

> Զորավոր էին աստվածները հին, Այնքան զորավոր,

Որ անկեղծ էին ու չէին ստում։ Իսկ խեղձ ու աղջատ այդ երրայե**ցին** Եկավ շաղ տալու խոստումներ օդում, Եկավ զինավառ գեղեցի**կ** ստո**վ**։

Ճշտախոս էին աստվածները հին, Ճշտախոս էին՝ Երեխայի պես. Մարդկանց մարդ էին երանք ա:վահում, Իսկ իրենց՝ աստված։

Իսկ հրրայնցին ասաց. «Մարդ եմ հս». Եվ... դաrձավ աստված՝ «Մարդ եմ» ասելով...

Զորավոր էին աստվածները Հին, Այնքա՜ն զորավոր, Որ անկեղծ էին ու չէին ստում...

Իսկ պատմության մեջ կան ժամանակներ, Երբ ով չի ստում` պիտի կործանվի՞...

ծվ կործանվեցին աստվածները հին։ (17, 245—246) Հին աստվածները կործանվել էին, քանդվել ու ավերվել էին մեհյաններն ու բագինները, արգելված էր հին հավատից օգտվել, իսկ նորը, որ նրա քուրմերը կամավորության անվան տակ տարածում էին բռնությամբ, հրով ու սրով, չէր ընդունվում։ Դարերով բազմաստվածության սովոր մարդիկ այժմ պարտավոր էին պաշտել միայն մեկ աստծո, որին «հնարավոր չէր ոչ միայն տեսնել, այլև... հասկանալ», որովհետև վերացական.անշոշափելի էր նրա քարոզած գաղափարը և դա էլ քարոզվում էր օտար լեզվով.

Ավերվեց հինը ու փլատակվեց, Իսկ նորը միայն կառուցվեց խոսքո՞վ, Մի՜միայն խոսքով. —Դեռ նորը լկա՜ր։ (17, 248)

Ժողովրդից խլվել էր նրա դարավոր Հավատը, իսկ փոխարեն ոչինչ չէր տրվել՝ խոստումներից բացի։ Մարդիկ, որ սովոր էին խաղ ու զվարձալիքների, որ իրենց սիրո և ուրախության երգերը Հնչեցրել էին ոչ միայն տանիքների վրա ու բակերում, այլև տագարներում, այժմ մի անօրեն օրենքով իրավունք չունեին ոչ երգելու և նվաղելու, ո՜չ պարելու և թատրոն գնալու, ո՜չ սիրելու և գեղեցիկի Հաձույքը վայելելու.

Ուրեմըն պիղծ ես, Ուրեմըն պիղծ ես, Ողբում սև օ՞րրդ՝ Ուրեմըն պիղծ ես, Իրենը իսկ տված ցավի՞ց ես լալիս՝ Անօրեն ես դու, Արժանի մահվան, Դավանանք կոլված դավի՞ց ես լայիս՝ Անօր**ին հա գու.** Արժանի մահվան։ «Մտածիր միայն ա՜րե կյան**ջի մասին,** Որ ջեղնի**ը** հետո, հետո է գալու»... (IV, 388---288)

Հին հավատից «չէր կարելի օգտվել», իսկ նորից «Օգտվելն անկարելի էր», որովհետև գործնականում հաստատված չէր, և ստեղծվել էր մի անտանելի ծանր վիճակ.

Առանց Հավատի կյանջում գյուրին չէ նույնիսկ մեռնելը, Իսկ ապրելն... արդեն անկարելի է, (IV, 247)

Սակայն ժամանակաշրջանի պատկերը դրանով չի ավարտվում։ Բանաստեղծը քրիստոնեական ուսմունքի երևութական կողմի և նրա էության միջև եղած խոր հակասականության կողքին, բացում է նաև նրա մյուս երեսը. Քրիստոսը, որ «գունատ մի հրեա էր», դարձել էր արդեն խորամանկ բյուզանդացի և «բեզանից հետո եկող կյանքի»՝ նոր հավատի «եդեմ-դրախտի», պահուճանքի տակ նվաճողական-բյուզանդական պայսրության «մականն էր զարկում աշխարհի մեջքին».

> Հավասարության ու հղթայրության աղնիվ քարոզով Ուբիչի տուն ու երկիր էր մտնում Օտար վարջ ու բարջ, Օտար ծես ու կարգ։

(IV, 251)

Աշխարհակալ հարևաններին և համընդհանուր հենանոսության դաղափարին կուլ չդնալու նպատակով իր երկրային տերերի կողմից Հիսուսի փշեպսակով պատված ժողովրդի մի հատվածը կուլ էր գնում Բյուզանդիային, համընդհանուր-ընդհանրացնող թրիստոնեությանը, նորին, որ դարձել էր արդեն կաղապար՝ թե մարմնի, թե հոգու համար։

Կիսված հրկրի արևհլյան մասն էլ ոչ այլ ինչ էր, դրան պարսփական մի կիսագաղութ.

> Մե՛ր հողի վրա, Մե՛ր երկերի տակ Մենը դարձել էինը օտարի պազութ։

Նույնիակ ձեր Հարը երկրողացելու Եվ կամ Թե որդուն պազելու Համար Այլ արցունիքից պիտի խնգրեինը մի Թույլավություն, Որ ԵԹԵ Հասներ՝ Պարտավոր էինք Համարել շնորհ Եվ շնորհակալ մնալ հավիտյան։ (17, 249)

Արևելյան Հայաստանի մարմնավոր տերերը միայն մի մտա-«ոպություն ունեին՝ պահել իրենց գահույջ-աթոռը, իսկ հոգևոր տերերն էլ այնպես էին փլուզել ու շուռ տվել հին դավանանջն ու մշակույթը, որ ոչ ո**ջ, այդ թ**վում և իրեն**ջ, ա**նկարող էին որևէ բան անել։

Կործանված հին աստվածներին անհնարին էր վերականգնել։ Նորը դեռ չէր հաստատվել։ Երկիր հայրենին կիսվել էր երկու նվաճողների՝ Բյուզանդիայի ու Պարսկաստանի միջև։ «Չկար պետ ու պետություն», ժողովրդին միավորող, ժողովուրդ պահող ու դարձնող ոչ մի գործոն չէր մնացել։

> Անդընդանում էր մի անհայտություն, Անորոշություն մի ամենաքամ, Որ վատ է անգամ որոշյալ մահից։ Մի անհայտությո՜ւն, որ ինքն էր դարձել Երկրի իրական տիրակալը չար։ Եվ կործանումի սուր հոտ էր փչում Ո՜լ միայն հացից, ջրից ու հողից, Այլ նաև օդի՛ց ու ջամո՜ւց անդամ։ (17, 254)

«Ջորությամբ ու բազկով Հայաստանը չէր կարող վնրականգնել իր միասնությունը, ինչպես նաև պետական անկախությունը... ճիգով ու ջանջով անկարելի է մաքառել օտար լեզուների դեմ, եթե դրանք կրում են պաշտոնական բնույթ»<sup>1</sup>։ Հրաշք էր պետք, որ պատասխան ու լուծում տրվեին բոլոր այն հարցերին, որ ոչ թե մեկ օր կամ մեկ տարի, այլ ավելի քան հարյուր ձիգ տարիներ ծառացել էին ժողովրդի առջև ու մնացել առկախ։ Եվ ժողովրդի համար այդքան ճակատագրական ու բախտորոշիչ պահին է, որ ծնվում է նա՝ «Եվ այր մի՝ Մաշտոց անուն».

Նրանց ծնունդը միշտ էլ նվում է անոպասելի Եվ հետո մարդկանց դարեր շարունակ գարմանք պատճառում,

<sup>` 1 «</sup>Սովետական արվեստ», 1962, » 5,

Բայց Նրանք կլանդում միշտ էլ ծնվում են լոկ այն պատճառով։ Որ անչափ շատ են սպասել Նրանց։

Նրանը ծնվում են իրենց ծնողի անօգնությունից, Որպեսզի դառնան նոր զորեղություն, Նրանը ծնվում են ինչ-որ հանձարեղ մի հոգնությունից, Որպեսզի դառնան հանհարեղություն։ (IV, 255—256)

Մաշտոցը եկավ պատասխանելու Հայ ժողովրդի առջև ծառացած ամենաէական Հարցին. լինե՞լ, Թե չլինել, և ասաց լինել ու լինելության Համար թրի փոխարեն ժողովրդին տվեց չժանգոտվող մի նոր զենք, որ կոչվում է գրիչ. «Հանաչել զիմաստութիւն և զխրատ, իմանալ զբանս Հանձարոյ»,

> Որի դեմ պիտի դառնային անզոր Նետ ու լաթաղան, Փղեր ու տանկեր, Եվ որ մեր ոզու անբառ կանչերին Պիտի որոտով միչտ արձազանգեր։ (IV, 262)

Մաշտոցի գյուտը դիտելով IV դարի քաղաքական ու գաղափարական բախումների, քրիստոնեության ու հեթանոսության ընդհարման, ազգային ինքնության ու անկախության գոյամարտի և այլ բարդ առնչակցությունների մեջ, Պ. Սևակը դրան տվել է ինքնատիպ մեկնաբանություն։ Անկարելին կարելի դարձնելու մաշտոցյան սխրագործության գնահատությունն ու ինքնատիպ մեկնաբանությունը բանաստեղծը սակայն ինքնանպատակ չի արել, այլ, ինչպես նշվեց, որոշակի նպատակամիտումով։ Նա ներկայի մեջ որոնել է ոչ միայն անցյալի բացատրություն («Մենք՝ հինը հնից, նորացանք նորից։ Եվ այս ամենը նրա շնորհիվ»), այլև անցյալի մեջ որոնել է պատասխաններ ժողովրդին հուզող կենսական հարցերի.

Մաշտո՜ց... Այսինջըն՝ Ա՜լր մի, որ եկավ ապացուցելու, Թե մի տեղ վերջը դառնում է Սկիզբ։

Այոինջըն՝ Ա՜յր մի, որ ապացուցեց, Թե հրաշը չկա՜, Այլ կա լոկ կարի՜ր։ Այսինթըն՝ Ա՜լր մի, որ ապայուցնց Եվ կոչ է անում ապացուցիլո՜ւ, Որ այնտեղ է լոկ սխրանշն սկսվում, Ու վերջանում է ամե՜ն մի Հնար։ (IV, 264)

«Եվ այր մի՝ Մաշտոց անուն» պոհմը, ուր բանաստեղծը գործի է դրել աֆորիզմային սեղմության ու դիպուկության հզոր ղենքը, «Զանգակատան» Համեմատությամբ ուրիշ մի որակ էր։ Ե₽Ь «Զանգակատան» մեջ Հետևողական սյուժեպատումը նվազա֊ գրույնի էր Հասցված, այստեղ դրանից Հետք անդամ չկա։ պատմական իրադարձությունները, Հասարակական-քաղաքական րախումները էապես ներկայացված են բանաստեղծական ընու-**Թագրումներով, վերլուծումներով ու գնահատումներով, որոն**⊷ ցով և ստեղծվում է դարաշրջանի ամբողջական սլատկերը։ Նույնը վերաբերում է նաև պոեմի հերոսին՝ Մեսրոպ Մաշտոցին։ Ավելին, բանաստեղծը ոչ մի արտաքին, կենսագրական ինֆորմացիա չի տալիս Մաշտոցի ու նրա կատարածի մասին, ամեն ինչ վստահելով ընթերցողի իմացությանը (նաև՝ ասոցիատիվ ընկալմանը), իրեն վերապահելով միայն Մաշտոցի գյուտի րազմակողմանի իմաստավորումը, էության բացահայտումը և նրա կերպարի ստեղծումը դյուցազնավեպերին հատուկ պատկերներով.

> Միջահատված էր մեր հողը բնիկ, Ճեղջված էր արդեն հայրենիքը մեր։ Եվ Նա լծնվեց ինչ-որ մի մորից։ Նա հենց այդ ճեղջից ծառացավ հանկար:.. Որ ճեղջը լցնի գե**ն ինջ**ն իրենով։

(IV, 259)

4*md*\*

Չունեինք արդեն պետ ու պետություն. Հայրենյաց գահը փլվածք էր տվել։ Եվ Նա չծնվեց ինչ-որ մի մորից. Նա այդ փլվածքից բուսնեց սխրանքով, Որ այդ փլվածքը ողջանա նորից։ (IV, 260)

Այստեղ որքան կոնկրետ է պատմական իրականության Հավաստի պատկերը, որ տրվում է առաջին երկու տողերով, ճույնգան էլ տեսանելի է ու նկարեն բանաստեղծական երևակայութլան թռիչքով ստեղծվածը («նա հենց այդ ճեղքից ծառացավ հանկարծ» և այլն), որ իսկապես էպոսային հղորություն է տալիս հերոսի կերպարին, և ակամա հիշում ես Փոքր Մհերին՝ Ագռավաքարի մեջ փակվնլու, Արտավաղդին՝ մութ քարանձավում շղթայվելու պատկերները։

Պ. Սևակը բանաստեղծական խոսքը՝ վերլուծումները, գնահատումները, հիմնականում կառուցում է իրեն շատ հատուկ բազմիմաստ հակադրումների ու համադրումների վրա, որոնց շնորհիվ պոեմն ամբողջությամբ, հատկապես հեթանոսության ու քրիստոնեության բախումները ներկայացնող առաջին մասերը բազմաձայնությամբ են հնչում.

> Մեհյանների տեղ ու բագինների, Նրանց դեռ տաք-տաք մոխիրի վրա, Հասակ նետեցին Դեռևս անծեփ և փայտակտուր աղոթատեղիք՝ Իրենց խաչերը սուր մխրճելով Նախ՝ սրտերի՞ մեջ, Ապա՝ երկնքի՛... Ատրուշանների խուրձ-խուրձ բոցերի առատության տեղ Կենտ-կենտ հասկերի չար աղջատությամբ Պաղ-պաղ մոմերն են ուղում դառնալ հաց մի եսբ հավատի, Որ իրեն կոլում կամավորություն, Բայց տարածվում է բռնությամբ անջող...

4. Սևակը, որ հակադրումների ու համադրումների վարպետ է, «Եվ այր մի՝ Մաշտոց անուն» պոեմը թվում է, թե դարձրել է մի պատկերասրահ-մրցասպարեզ, ուր ցուցադրել է այդ եղանակով կառուցված՝ մեկը մյուսից խիտ ու թևավոր, մեկը մյուսից իմաստալի ու զուգորդական, մեկը մյուսից տարողունակ ու խոր, մեկը մյուսից դիպուկ ու շարժուն համեմատությունները, պատկերներն ու փոխաբերությունները։ Տեսեք, թե բանաստեղծը իսկապես ինչ անկրկնելի ձևով է բացում Մաշտոցի սխրանքի իմաստն ու Լությունը.

> Մեր փլատակված-փլուզվածի տեղ Նա նո՛րը կերտեց, նո՛րը կառուցեց. Նավարեկվածի ու սուզվածի տեղ Անտակ հատակից եռ՛րը հարուցեց. Արգելված երգի զվարը գույնի տեղ Խորունկի վրա տրտումը հինեց.

Անսնիտ միտումով բանզված րույեի տեղ Հոգեբնակման մեր տունը շինեց... (IV, 268)

**Եվ այս** սխրանքի շնորհիվ էր, որ՝

Կանգուն առ կանդուն թաղվելով հողում՝ Հառնեցինք դարձյալ,
Մնացինք կանգուն,
Անվերը ընկնելով՝
Վերաթենցինը.
Մեռնելով անվերը՝
Գոյատևեցինը...
Եվ հիմա արդեն այդ մե՛ղ չեն պեղում,
Այլ մենք ենք պեղում.
Այլ մենք ենք հիշում
Այլ մենք ենք հիշում
Մեղ չեն վկայում.

(IV, 263)

«Եվ ալը մի՝ Մաշտոց անուն» պոհմը, Թեև չունի «Զանգակատան» Հարուստ մեղեդայնությունն ու բարդ «գործիքավորումը», նուլնայես կառուցված է Համանվագայնության սկզբութով. Հանդիսավոր մուտը» («Մենը կայինը նաև Նրանից առաջ, Եվ դարհը առաջ», «Մենը անշունչ քարը դարձնում էինը ձուկ» և այլն), երկու Հակադիր Թեմաների (Հին աստվածների ու նորի) րախում, պայքար ու աստիճանական զարգացում (հեթանոսու-Թյան կործանում, քրիստոնհության հաստատում), անհլանելի ծանր վիճակի ստեղծում («Ոչ ոք չգիտեր՝ վաղն ի՞նչ կբերի։ Եվ ապագայի հրաշխիք չկար»), փրկարար ուժի ծնունդ («Նա՝ Այր մի՝ Մեսրոպ Մաշտոց անունով») և հանդիսավոր վերջ՝ հերոսի աստվածացում-պանծացում։ Ինչպես հակադիր Թեմաները, այնպես էլ փրկարար ուժի՝ Հերոսի Թեման, երաժշտական Համանվագայնության համապատասխան, հնչելով տարբեր ձայնանիշնե*րով ու փոփոխակներով, բացահայտում են պոեմի* գլխավու գա₌ ղափարը, ժողովրդի անմաժության ու կենսունակության դաղափարը, որ հույնպես Հնչե**ցվում է** փոփոխակներով՝

> Թե մի տեղ վերջը դառնում է Սկիդը։ Թե Հրաշը չկա՛՛, Այլ կա լոկ կարի՛թ։

Որ ալնահղ է լոկ սխրահգն սկսվում, Ուր վերջանում է ամե՜ն մի Հնար... (IV, 264)

Ի միջի այլոց, վերջին տողերը, այլ փոփոխակո**վ, Հնչում էիհ** նաև «Խոս**ը** Հավաստի**քի» բանաստեղծությունի**ց.

> Դու էիր, որ մեզ անըստգյուտ գյուտովգ ուսուցանեցիր, Որ անՏնարին վիճակն է միայն ծնում նոր հնար։ (I, 515)

«Եվ այր մի՝ Մաշտոց անուն» պոեմը (նաև «Խոսք Հավաստիքի», «Մայրենի լեզու», «Հայոց լեզու» բանաստեղծությունները) Պ. Սևակի պոեզիայում ինչ-որ չափով առանձնանում Է լեզվական մշակուլնի տարրերով։ Ժողովրդական բառ ու բանի, երգերի այն Հարուստ, գեղեցիկ ու ինքնատիպ օգտագործումները, որ տեսնում ենը «Զանգակատան» մեջ և որոնը կենդա**ն**ություն էին տալիս պոեմի լեզվին, «Եվ այր մի՝ Մաշտոց անուն» պոեմում իրենց տեղը գիջել են գրաբարյան բառաձևերին, արտահայտություններին, շարահյուսական կապակցություններին, որո<mark>նք</mark> վերահաղորդում են մաշտոցյան դարաշրջանի շունչը, բանաստեղծական խոսքը շղաբշում վաղեմիության երանգներով։ Բագմաթիվ օգտադործումներից Հիշենը մի քանիսը՝ «Ավեռակացրս ու՞մ թագավորեն», «Եվ այդ Հլությունն անձնատուր ոսկու Անվանում էինք Մայր զգաստությանց՝ Մեծրն Անանիտ», «Եվ... դա անվանում երգ Վիպասանաց», «Իրավունը չկար արյան փոխարհն դեն աrgnւնք ոթել», «Ամեն ինչ շրջվեց, տակն ի վեr եղավ» և այլն։ Շատ Հաճախ Պ. Սևակը գուտ գրական աշխարհաբարի տարրերով կազմված խոսքին տալիս է հին լեզվամտածողության երանգ, օգտագործելով նախնի արտահայտություններ «Քաջերի սահմանն իրենց ղենքն է հենց», «իսկ եբրայեցին եկավ ասելու. «Այս է մարմինն իմ առեք ու կերեք։ Այս է արյունն իմ, **ըմպ**երե**ք** սիրով» և այլն։ ԻՀարկե, սրանցով չեն սպառվում այն միջոցները, որոնցով Պ. Սևակը կարողանում է հին հայ<u>հրենի բույրը դգար</u>-Նել տալլ

Ճիշտ է, «Զանդակատան» մեջ էլ, ինչպես ասվեց, **թ**իչ չ**են** ու արտադան, վաղնջական բառաձևերն ու արտահայտություննե-

րը։ Սակայն եթե այնտեղ, նյութի թելադրանքով, Պ. Սևակը կար**ծեջ** Թե գործի էր դրել առավելապ**ես** այն սկզբունջը, Թե ժողովրրդական կենդանի խոսքից, բառ ու բանից պետք է և անհրա-🖊 հշտ է աղատորեն օդավել միայն Թե միշտ տեղին ու ճաշակով և ոչ 🖟 հ տեղայնության երանգը պահելու «պատճառաբանվածու-Թյամբ» հերոս-հերոսուհիներին այս կամ այն բարբառով խո∙ սեցնելով, առավել ևս հեղինակային խոսջին «ժողովրդայնություն» տալու նկատառումով՝ նրա մեջ բարբառային ձևերը լցնելով, ապա «Եվ այր մի՝ Մաշտոց անուն» պոեմում ուրիշ է հղել սկզբունբը։ Այստեղ, դարձյալ նյութի Թելադրան**թ**ով, Պ. Սևակը կարծեք Թե ցանկացել է ապացուցել, որ բանաստեղծական խոսքին կենդանություն տվողը ոչ թե ժողովրդական լհզվի արտահայտությունների ու ձևերի առկայությունն է, ինչպես թվում է շատերին, այլ մտածողության եղանակը, և որ խոսքի կենդանության ու ազդեցության կարելի է հասնել նաև հին լեզվի բառաձևերի, կապակցությունների նորովի օգտագործ-र्वे कर्व हा

«Անլռելի զանգակատուն» և «Եվ այր մի՝ Մաշտոց անուն» պոեմները, մեծ ընդունելություն գտնելով, սկիզբ դրեցին նաև բանաստեղծի համար հոգնեցուցիչ մի շրջանի։

Երևանում, հանրապետության մյուս քաղաքներում, գյուղական ակումբներում կազմակերպվում են «Անլռելի զանդակատան» քննարկումներ, բեմադրություններ, ասմունքի երեկոներ, որոնց մասնակցելու համար հրավիրվում է հեղինակը, մի բան, որից հնարավորին չափ խուսափում էր, որովհետև գործը ստեղծելուց հետո իր անելիքը համարում էր ավարտված, մինչդեռ... Ահա այդ օրերին էր, որ ծնվեց «Մարդ էինք, դարձանք կրկես» խոսքը իր մասին։ Պ. Սևակը իբրև բանաստեղծ գիտեր իր տեղը, և գիտեր, որ այդ տեղը բեմը չի։ «... Ձեմ սիրում հանդիպումներ ունենալ,— ասել է բանաստեղծը մի հարցազրույցի ժամանակ,— և ինչքան հնարավոր է հրաժարվում եմ հանդիպումներից։ Գրուպումն ընթերցողի հետ պետք էլինի գրքերով։ Մյուս հանդիպումենի պումն ընթերցողի հետ պետք էլինի գրքերով։ Մյուս հանդիպումենի առում են անցնում» և Խուսափում էր ոչ միայն հանդիպումներից։

<sup>1 «</sup>Ավանդարդ», 1967, 14 դեկտեմբերի։

աչ միայն բեմ բարձրանալուց ու այնտեղից իր բանաստեղծու-Թյունները կարդալուց, այլև ընդհանրապես շատ գչերի ներկայությամբ էր կարդում սեփական գործերը։ «Ձեմ սիրում իմ բանաստեղծությունները կարդալ ուրիշներին,— իրեն հատուկ անմիջականությամբ դրել է բանաստեղծը 1958 թ. ծոցատետրերից մեկում։— Ինչու՞, Կարծում եք, թե վատ կարդալու պատճառով։ Ձէ՛։ Դա նման է կնոջ մերկանալուն։ Երևակայու՞մ եք մի կին, որ մերկանում է պատահած տղամարդու առաջ։

Ում որ սիրում եմ, նրա առաջ մերկանում եմ և — սիրո՞վ»։

Ոդևորությունը «Անլռելի զանգակատուն» պոեմից գնալով ավելի ու ավելի մեծ չափերի էր Հասնում ընթերցուների ամե-նալայն շրջաններում, նորանոր քննարկումներ էին կազմակերպ-վում ու Հանդիպումներ ընթերցողների հետ, երը 1963 թ. վեր-ջերին լույս տեսավ «Մարդը ափի մեջ» ժողովածուն և... քննադատական նոր ալիք բարձրացավ խառնելով բանաստեղծին «այո» ու «ոչ» ասողների ձայները։

«Մարդը ափի մեջ» գրքի առաջին գրավոր արձադանքը եղավ Գուրգեն Մահարու «Մնայուն հաղքանակներ և ժամանակավոր պարտություններ» հոդվածը (1960 թ. ռուսերեն լույս տեսած «Մարդը ափի մեջ» ժողովածուն, որի մասին հոդվածներ էին տպագրվել և հանրապետական, և միութենական մամուլում, կազմված էր հիմնականում համանուն շարջից և կապ չուներ հայերեն գրջի հետ)։

Մինչ այդ Պ. Սևակի պոեզիայով շատ խանդավառված Գ. Մահարին նույնիսկ— որ, ի միջի այլոց, նախապես եղել էր նաև
դրքի խմրադիրը, չէր կարողացել հիշյալ հոդվածում ազատ լինել այն թյուր կարծիքների ազդեցությունից, որոնք մշակվել
էին «Մարդը ափի մեջ» դրքի շուրջը տպագրությունից առաջ և
հետու Առանձին բանաստեղծությունների կամ դրանցից քաղված
օրինակների ժխտումով, ըստ էության, չէին ընդունվում այն
սկզբունքներն ու միտումները, որոնք դալիս էին Պ. Սևակի բաժ
հաստեղծական անհատականությունից, մտածողության եշանակից, Գ. Մահարու դրույթները նույն ժամանակ որոշ չափույ առարկվեցին մամուլի հատ ու կենտ ելույթներում, սակայն «Մարդը
ափի մեջ» դիրքը այդպես էլ քննադատության կողմից չգնահատվեց, ինչպես որ հարկն է։ Այս իմաստով նշանակալի էր միայն

լ «Գրական Թերթ», 1964, 24 Հուեվարի։

<sup>16</sup> Ա. Արիստակեսյած

«Մարդը ափի մեջ» գրքի քննարկումը, որ կազմակերպվեց պրող» ների միությունում և անսպասելի ընթացք ունեցավ։ Պ. Սևակի համար հատկապես անակնկալ էր գրականագետ Ս. Սարինյանի զեկուցումը, ուր ժամանակակից պոեզիայի բարձր չափանիչներով էր գնահատվում ժողովածուն, նրա նորարարական միտումներն ու էությունը դիտվում ուղենշային հայ պոեզիայի հետագա զարգացման մեջ։

«Մարդը ափի մեջ» պրքի «բաց քննարկում» կազմակերպեց նաև «Ավանգարդ» Թերթը, հրապարակելով ընթերցողների կարձիքները ժողովաձուի մասին<sup>1</sup>, որից հետո բանաստեղծը հանդես եկավ «Իմ ընթերցողներին» պատասխան խոսքով<sup>2</sup>։

«Մարդը ափի մեջ» գրբից հետո «Անլռելի զանգակատնով» **Հ**իացողների մի մասը, եթե ոչ մեծ մասը, Հիասթափվեց Պարույբ Սևակից։ Շատերը չՀասկացան, Թե ինչ է կատարվել բանաստեղծի Հետ։ Թվում է, Թե նույնիսկ շատերը նրանցից, ովքեր գիտեի**ն** Պարույր Սևակին, բանաստեղծի կենդանության օրոք չէին ըմբրռնում նրա իսկական նշանակությունը, բոլորը չէ, որ կանխագգում էին նրա մեջ մեծ բանաստեղծին։ «Անլռելի զանգակատան» հավանողներից շատերը բոլորովին այլ վերաբերմուն**ջ** ցույց տվեցին «Մարդը ափի մեջ» գրքին, Հատկապես «Նույն Հասցեով», «Ականջդ բեր ասեմ» ու «Նահանջ երգով» պոեմներին։ Եվ բանաստեղծը իր համար, ոչ այնքան անսպասելի, բացեց մի գաղտնիք, որ «Անլռելի զանգակատուն» հավանողների մի մասթ չեն հասկացել իրեն, որ նրանց գրավել է ոչ Թե պոեմը ամբողջու-Թյամբ, այլ սոսկ նրա Թեման, ազգային այն հարցերն ու իրընդիրները, որոնք արծարծվում են պոհմում։ Բանաստեղծը դրանից հոգու խորքում վշտանում էր, մանավանդ տեսնում էր, Թե ինչպես նույն «Զանգակատան» սկզբունքներով ու մտածողությա՞մբ ստեղծված գործեր երբեմն ոչ մի ընդունելություն չէին գտնում այն ընթերցողների մեջ, որոնք հիացած էին «Զանդակատնով»։

Բանաստեղծի դժգոհությունը գալիս էր միայն այն բանից, որ շատերը պոեմը գնահատում էին սոսկ Թեմայի համար և պոեմը հակադրում էին իր մյուս գործերին. «Զանգակատան» մեջ «ներում էին» (այսինքն չէին տեսնում) և՛ անհանգությունը, և՛ «ռացիոնալիգմը», և՛ պատկերների, մետաֆորների անսովո-

<sup>1 «</sup>Ավանգարգ», 1964, 18 և 22 փետրվարի։

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> «Ավանգարդ», 1964, 7 ապրիլի։

րությունը, և՛ «պրոզաիզմները»։ Իսկ բանաստեղծությունները, «ռերուս», «ռացիոնալիստական-դատողական», «ասոցիացիաները ջատ պատահական», իսկ «Նահանջ երգով» պոհմը— «խառնիճա֊ դանջ, իրար հետ կապ չունեցող, անրանաստեղծական կտոր֊ Ներ»։

Պարուլը Սևակի դժգոհության պատձառը այս չհասկացվելն էր, և հրբ խոսը էր լինում «Զանգակատան» մասին, Հաճախ էր կրկնում՝ «իսկ եթե թեման Հայկական-ազգային չլիներ ու Կոմիտասին չվերարերեր»... ԱՀա Թե ինչու էր նա պնդում իրավացիորեն, որ արվեստում ազգայինը Թեման չէ։ Իր մի նամա֊ կում, որ հասցեագրված է Վ. Հովակիմյանին, խոսելով «Եվ այր մի՝ Մաշտոց անուն» և «Անլռելի դանգակատուն» պոեմների Հաջողության մասին, Պ. Սևակը ներքին դժգոհությամբ դրա գաղտնիրը համարում է այն, որ դրանը մեր հոգուց են խոսում, Հայի Հոգուց։ «Այստեղ (այսինըն՝ «Զանգակատան» ու «Մաշտո֊ ցի» - Ա. Ա.) միջակ ու դրանից բարձր ու ցածր մեր ընթերցողները համագումաթվում են (ներիր այսպես ասելու համաբ), Համաճաշակավորվում և... Պ. Սևակը շահում է։ Իսկ հրբ նույն ուժով և մտածողության նույն հղանակով մեկ այլ բանի մասին է խոսում (ոչ Հայկական), արդեն սկսվում է տարակարծիքությունը։ Իսկ ենե այդ Համաձաշակ ընթերցողներին քննել փորձես (Հատված առ Հատված), ապա կտեսնես, որ նրանց Համար շատ ու շատ բաներ բնավ էլ Հասկանալի չեն (ուրեմն և՝ խրթին-խելոր-յոր են) և՛ «Զանգ»-ի, և՛ «Մաշտոց»-ի մեջ, ինչպես որ Հասկանալի չեն մյուս (ոչ Հայկական) բաները։ Իսկ աշխատել միայն «հայկական Թեմայով», **ն**շանակում է ոչ միայն **կամովին ինքնա**սպան լինել, այլ ինքնասպանությա**ն** տանել հենց ողջ Հայկականը՝ մշակուլթն էլ, ազգն էլ»<sup>լ</sup>։

«Մարդը ափի մեջ» ժողովածուն ծայր տվեց նաև մի տհաճ պատմության, որի թափանցիկ պատասխանը Պ. Սևակը տվեց 1966 թ. անուղղակի՝ «Հանուն և ընդդեմ «ռեալիզմի նախահիմթեր»-ի հոդվածում գրելով. «Ես էլ գիտեմ, որ կամենալն ու կարենալը նույնական չեն։ Բայց որևէ բան կարենալու համար նախ և առաջ կամենալ է պետք, անհրաժեշտության գիտակցություն, Հրամայականի կարիք։ Իսկ ով ունի անհրաժեշտության այդ գի-

i շԳրական Ադրբեջան, 1978, **№** 1։

տակցությունը, ցանկանա էլ, չի կարողանա իր ականջները տրամադրել հեշտ առնված-դժվար ծախվող բանսարկություններին, անգիտությունից ծնված տգիտությամբ սնվող ասեկոսեներին, որովհետև այդ ականջների պաշտոնն այլ է— դարի ժխորը մաղելով՝ ջոկջոկել դարի նվագները, Եվ ով զգում է այդ հրամայականի կարիջը, նա պիտի ճամոզված լինի, որ Մաշտոցին էլ երեվի «տառագող» են ճամարել, ինչպես որ երեկ-անցյալ օր Տերյանն էլ ոչ միայն «ընդօրինակող» էր, այլ նաև մինչև իսկ «նայ» չէր»։ (Ընդգծումները իմն են— Ա. Ա.)

Չպիտի զարմանալ, ոչ էլ զայրանալ՝ հիշելով, որ այսպես դատողներն էլ իրենց տոհմն ու զարմն ունեն։ Մաշտոցի ժամանակ նրանք կոչվում էին Չուառական, Տերյանի ժամանակ Թըջվառական»<sup>1</sup>։

Բայց Պարույր Սևակը այն բանաստեղծը չէր, որ «հեշտ առնըված— դժվար ծախվող բանսարկությունները» լսելով նահանջեր։ Նրա համար գոյություն ուներ միայն ժամանակակից պոեզիայի շահը և կար միայն բարձր ճաշակի ընթերցող, որը ծանոթ էր անցյալի ու ժամանակակից գրականության (ոչ միայն ազգային) լավագույն նմուշներին և հոգեկան հարուստ ներաշխարհի ու մեծ իմացականության տեր էր։ Նա գիտեր նաև, որ նորը դժվարությամբ է իր ճանապարհը հարթում, ուստի և վըստահ էր իր հաղթանակին։

Եվ անժխտելի է, որ այդ տարիներից, ավելի քան առաջ, Պարույր Սևակը սկսեց մագնիսի նման ձգել երիտասարդության սրտերը։ Նրա բանատտեղծական կիրքն ու բռնկումը, նրա խոսքի ուժը շատերի վրա ազդեցին։ Ոչ սովորական լինելը, ամենակարևոր, կենսական խնդիրների մասին ամենայն անկեղծությամբ ու հոգու մաքրությամբ խոսելը ստիպեցին ամենատարբեթ մարդկանց ունկնդրել բանաստեղծին, հավատալ նրան։

## ሆԵԾ ሀኮቦበ በՒ ՑԱՌԱՊԱՆՔԻ ሆኮՋበՎ

Սիրերգությունը բանաստեղծի անհատականության ամենախոր դրսևորումներից մեկն է։ Սերը Պ. Սևակի պոեզիայում հենց սկզբից էլ եղել է ոչ թե «բանաստեղծական թեմա», որին գի-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Գրական Բերթ», 1966, 7 հունվարի։

մել է «անպայման սեր երգած լինելու» համար, այլ ունեցել է անհատական, կենսագրական արտացոլում։ Բանաստեղծը երգել է ի՛ր սերը, ի՛ր սիրուց ծնված ապրումների բազմադանությունն ու հակասականությունը, երգել է ոչ թե երրորդ դևմքով, այլ «ես»-ի անունով։ Իսկ բանաստեղծի կյանքում սերը եղել է ոչ թե պատահական հյուր, մի օրվա այցելու, այլ մշտական տանտեր.

> Դու մի՛շտ ինձ համար հղել ես կյանքում, Մի՛շտ, Թեկուզ համախ ուրիշի տեսքով— Այսօր աղմըկստ այս մեծ քաղաքում, Երեկ՝ հեռավոր ինչ-որ դյուզակում... (1, 118)

Պ. Սևակի քնարական հերոսը ջատ է նման հայրենների քնարական հերոսին, որն առանց քաշվելու խոստովանում էր ու ասում, թե ինքը «երկու յարուկ» է սիրում միաժամանակ։ Պ. Սեվակի քնարական հերոսի հոգում բնակվել ու տանտիրություն են արել շատերը։

> Տասելա՜կ անուծ հա ուհեցել կլանջում, Տասելա՜կ ձևերով կահգհել հա իմ դեմ,— (I, 118)

խոստովանում է նա, իսկ մի ուրիջ անդամ էլ երկրորդելով իր խոստովանությունը, ասում է.

Սիրո համեմատ
Բիվն ատամների չա՞տ եր համարում,
Բայց մի մոռացիր, որ ես, ճիշտն ասած,
Դեռ չեմ բաժանվել ո՞չ մի ակրուծից.
Իրենց են փոխել անուններն իրենց.
Կերպարանըն իրենց,
Իրենց տարիքը,
Սակայն ոչ իրենց։
Եվ ի՞նչ փոխնլ են՝ իրենց են փոխել,
Իրե՞ն, ո՛չ ին ես,—
Այս մի՞ մոռացիր!

<sup>1 «</sup>Սովհաական գրականություն», 1971, Ж 10։

Պատանեկան սիրո առաջին անմեղ խլրտումների, դեռևս ձև լստացած ու չգիտակցված «ժաքուն» զգացմունքների մասին են պատմում «Անմոռուկներ մանկությունից», «Պատանության ծաղիկներ» շարքերը, որոնք գրվել են հիմնականում 1946 թվական նին, բայց ժամանակին անձնական քնարերդության նկատմամր եղած մերժողական վերաբերմունքի պատճառով տպագրվեցին միայն 1954-ին, «Սիրո ճանապարհ» գրքի նույնանուն բաժնում։ Պ. Սևակը մանկության անմոռուկների՝ հայրենի գյուղի, տան, այգու, խաղերի, մանկական տպավորությունների պատկերների շարքում հիշում է նաև պատանեկան «սիրախաղերը».

Ա՜խ, հս դիտե՛մ, չէի՛ր սիրում, Հիմա դիտեմ հս անկասկած... Վազվըզում հնք մենք սեղերում, Խոտերի մեջ խոնավ ու Քաց, Հետո Նստում ուրախ ու գո՞, Սրեքնուկի Թուփ ենք քաղում Եվ այդ ծանոԹ երեքնուկով

«Սիրեմ-սիր**եմ» անվ**երջ խաղում։ (I, 128)

Ռոմանտիկական ընկալումներով, մաքրությամբ են շնչում անցած մանկության գանաստեղծական պատկերները.

> Խաղա՜ղ-խաղա՜ղ իրիկունն էր ոզջը պատում, Դրսում մուքն էր իջնում խաղաղ, Սիրում էի ձհր տան բակում խաղալ «տուև-տուև», Միայն քեղ հե՜տ, քեղ հե՜տ խաղալ։

> > (1, 121)

Մանկական անմեղ-«մեղավոր» մի ամբողջ աշխար**⊀ է վե**րակննդանանում մեր առջև, լսվում հեռու-հեռուներում արձագանքվող նրա կանչերը, որոնց մեջ նաև այն խլիրտների ձայնը, որ հաճախ «լուրջ» ընույթ է ստանում.

> Այն առուն, որ ձեր բակով է Հոսում. Անցնում է անվերջ մեր պատի տակով, Ողջ օրն աղմըկում, ուրախ վազվըզում, Տանջում է նրան լուրջ ու կատակով.

Մերը հրում է հա, մերը՝ խառւտ բերում Ինձ հման հլու-հնազանդ պատին։ Պատը սիրում է, ուստի և՝ հերում Այդ չարաճճի խաղերը անքիվ։

Ձեր առում չատ է երը երես առնում, Իրեն մոռացած՝ պատն էլ, ինձ նման, Ստվերով զգո՜ւյշ ցած է կռանում. Ուզում է գրկել-համրուրել հրան։

Փախչելիս, դիտմամբ, առուն սայքաքում, Ընկնում է հանկարծ գիրկը մեր պատի։ Ստվերը պատի իջնում է Թաջուն, Բայց առուն շտապ ելնում է ոտի։

Շիկնանջը պահած իր պաղ հատակում՝ Մի պահ վարանքով նայում է առուն. Եվ ալիջներով... շրը՜խկ,— ապտակում, Քրջըջո՜ւմ, ջեղ պես, փախչո՜ւմ է հեռու... (I, 124)

Քնարական Տերոսի առաջին իսկական սերը վրա է հասել երիտասարդության տարիներին, սեր, որ դրժվել է և վիջտ պատ-ճառել իր տիրոջը։ Այդ սիրո արձադանքներն են «Երիտասարդ սիրտը» և «Նույն ճամփով» շարքերի բանաստեղծություններից մի քանիսը, որոնը գրվել են նույն 1946 թվականին։

Ա՜խ, ջեզ ինչպե`ս ասել, որ ջեզ հիշում եմ դեռ, Ինչպե՞ս չասել, որ դու դեռ քիանկ ես ինձ Գամար, Ինչպե՞ս մեզ բաժանող արգելակը դանդել, Ինչպե՞ս չդալ ջեզ մոտ, ինչի՞ համար։

Ձէ՞ որ բաժանվեցինք կարծես մեր ցանկությամբ, Եվ այսօրը պարզ էր և ի՜նձ, և քե՜զ համար... Հիմա ինչո՞ւ ցավել անցած երջանկությամբ, Եվ չցավե՞լ, ինչո՞ւ, ինչի՞ համար...
(1, 144)

Անպատասխան «ինչու»-ներով լցված հոգեվիճակը ծանրանում է «Ծեր լինելու ցանկություն» բանաստեղծության մեջ.

> Ես կուզեի հիմա լինել ծեր ու ակար, Ապավինած միայն անցյալների հուշին, Լինել ապրա՜ծ, անցա՜ծ, որ սիրտս այսպնս չզդար, Ոչ սեփական զարկը, ոչ՝ ուրիշի։

Լինել լո՜ւռ ու պարտված, Արդեն հաղքա՛ծ դավին, Հուղումներից պարպված, Եվ անկարող ցավին, Եվ ուշացած սիրուց ու կարոտից դաժան, Հիշել— ու հասկանալ, ղզալ գոնե այնժամ, Որ դժվա՜ր չէր այսպես, Անհնա՜ր չէր այսպես Ապրել առանց իրար և իրարից բաժան... (1, 218)

Ճգնաժամային վիճակը, սակայն, երկար չի տևում։ Կյանջը նորից իր ջրապտույտի մեջ է առնում քնարական հերոսին, և երիտասարդ սիրտը ընդառաջ է գնում կյանքի կանչերին.

> Սի՛րտ իմ, ինչո՞ւ ես նորից խռովել, Իղուր ինձ ու ցեղ ինչո՞ւ ես տանջում. Ի՞նչ ես կամեցել, որ ցեղ չեմ տվել, Ի՞նչ ես պահանցում։

Ա՜խ, խոսվում ես դու այդպես հաճախ, Բայց համր լեզուդ ես չեմ հասկանում, Սի՜րտ իմ, երեխա՜ քմահաճ ու չար, Անլեզո՜ւ մանուկ...

(I, **22**8)

Քնարական հերոսը վերածնվում ու նորոգվում է իր նոր սիրո հետ, իսկ առաջին սիրո կորստի համար պատասխան է գըտնըվում հետագայում՝ «Առաջին սերը, ինչպես որ հացը, ի՜նչ էլ
որ անես՝ միշտ կուտ է գնում»։ Նոր սիրո հետ վերադառնում է
նաև հին երազանքը՝ կապված տան, սեփական հարկի ու այգ
հարկի տակ՝ սիրո վրա հիմնված հաշտ ու խաղաղ ընտանիջ
ունենալու հետ։ Հիշենք նորից «Վերհուշ» թանաստեղծությունը,
որ գրված է 1948 Թ․ օգոստոսի Ջ5-ին․

երկին անձրեն է տեղում դիշերային մայքերին, Քնա՜ծ, խաղա՜ղ քաղաքի տանիքներին երաղկոտ։ Եվ արβնահում է կրկին մի հին երազ մտերիմ,— Ու ես մեր դյուղն եմ ընկեում սովորական հրաշքով։ (1, 286)

Իսկ հրազը ոչ այլ ինչ էր, քան գլուղի կավաշեն, հողահատակ ու հարդածածկ տան մեջ, հարսանեկան շորերում տեսնել նրան, ում համար կանցներ ծովերից։ Նույն օրերին գրված մեկ այլ բանաստեղծության մեջ, որ այդպես էլ կոչվում է՝ «Տան երազը», նորից բանաստեղծը իր հին երազանքի հետ է, միայն թե այդ երազանքը երևակայությամբ «իրականացված» է։ Բա-նաստեղծությունը ավարտվում էր ընդհանրացնող հարց ու պա-տասխանով.

Դու հարցնում ես հաճախ.

«Ո՞նց ես տանում,
Անդո՛ւն, ո՞նց ես տանում ինձնից բաժան,
Ո՞նց է, որ ինձ նման չես ինննանում,
Ո՞նց է, որ չես գժվում անլուր տառապանքից»։
Մի մոռացիր, որ իմ և չու էլանքում դաժան
Եվ երազ կա,— այսպե՛ս,— բացի անհույս կյանբից։
(1, 217)

 Սևակի կենսագրության հետ աղերսվող շատ կետեր են պարունակում այս բանաստեղծությունները, և պատահական չէ, որ այդ նույն օրերի ծնունդ է նաև «Օրջանկություն» բանաստեղծությունը.

> Երջանկությո՜ւն, թող որ նայեմ չինջ աչջերիգ, Ու թարթիչներըդ՝ թող բնավ չթարթըվեն։ Շա՜տ անգամ եմ եռ կամեցել դառնալ գերիգ, Իսկ դրա տեղ թո կռնակն ես ինձ ցույց ավել։

Հազիվ Տիմա դու մոտեցել ես քո կամքով, Դու եկել ես և, փոխարկված զույգ ձեռքերի, Վզովս ընկել, փաթաթվել ես ծով քնքշանքով Ու ժպտում ես թովի՞չ այնքան, այնքան գերի՞չ։ (1, 256)

( Բանաստեղծի քնարական հերոսին բաժին է ընկել ամպոտ մի սեր, մի երջանկություն, որ «հուր-կայծակի է» նման՝ երևում է ու անցնում, և նրա այթը մշտապես երազելի է մնում

> Գնա-արի, եկ ու գնա, Տիշիր սակայե, Որ բեզ կարոտ, իրար կարոտ սիրող մի զույգ Տառապանքի ու ցավի մեջ ամեն վայրկյան Կրկին դարձիդ են սպասում անարտասութ... (1, 256)

Այս բանաստեղծություններով Պ. Սևակի պոեդիայում սկիզբ են առնում անդրադարձումները սիրուց բաժան ապրելու Հոգեվիճակի, մի Հոգեվիճակ, որը կարծեք Թե ճակատագրական է դառնում քնարական հերոսի համար։ Նրանցում լսվում են նախնական-առաջին արձագանքները «Ուշացած իմ սեր» պոնմի հիմքում ընկած սիրո պատմության, որի բանաստեղծական խտացված արտահայտությունն է «Եկ հպարտ մնանք» բանաստեղծուԹյունը՝ գրված 1956 Թվականին.

Մեզ վիճակվեց և մենք հանդիպեցինք կյանքում։ Վաղ դարուն էր։ Ձնհալ, Կարծես օդն էր դինով։ Եվ մենք՝ երկու ցավի, երկու դավի ճանկում՝ Բռեկվեցինք մի նոր, չկրկնվող սիրով։

Ու վիճակվեց... ապրել մեկըս մեկից բաժան, Մեկըս մեկի համար, առանց մեկըս մեկի, Քեղ՝ չապատվել երբեթ այս կարոտից դաժան, Ռեձ՝ չթայլել երբեթ ձեռջս տված ձեռջիդ...

Կյանջի՜ հետ ենք կարծես տվել մենք ձեռը-ձեռըի։ Այդպես ձեռք լեն տալիս, երը դաշինք են կնքում, Այդպես ձեռք են տալիս, երը ըռետւմ են դրազ...

Արի Հալա՜րտ մնանք, դու իմ անա՜նց երազ, Արի չտրտնջանք մեր անուրախ կյանքում Ո՜չ մեզ, ո՜չ մեր բախտի, ո՜չ աշխարհի վրա—

ԵԹԵ վիճակվել է... չվիճակվել իրար... √ (I, 249)

կճասկանա իրեն։ Եվ դրա շնորհիվ բանաստեղծի սերը խորանալով՝ սահմանները ընդլայնում է, իր մեջ է առնում կյանքը ամբողջությամբ, սերը հավասարվում է կյանքին, կյանքը դառնում
է նույն սերը։ Իսկ կյանքը երբեք բանաստեղծի համար չի եղել
ո՛չ ուղղագիծ, ո՛չ միակողմ կամ քառակուսի, և ո՛չ էլ անջարժնա լցված է սիրո ու տառապանքի, երջանկության ու նրա
կորստի, անջատման ու սպասման, հավատի սրբազանության
ու հավատի կորստյան ծանրության, հույսի ու հիասթափության
անընդմեջ փոխվող պատկերներով, որոնցով էլ հենց բանաստեղծն իմաստավորում է սերն ու սիրո աշխարհը, հաստատում
մարդու անհատականության ու ներքին ինքնուրույնության ձրգտումը.

Գարունն իր պաղ ու տաքուկ Շունչն է օդում տարածել։ —Ինչ-որ ձայն է քեզ կանչում, Ձա՜յն, որ դու չես ճանաչում Ու չես կարող ճանաչել... Գուցե հենց այդ են կոչել Անմեկնելի զգացում...

(1, 202)

«Նույն ճամփով» սիրային շարքը բացող այս նւսխերգանքով բանաստեղծը մեզ հուշում է երկմտություն ապրող իր հոգեվիճակի մասին։ Օդում տարածված գարնանային «տաք ու պաղ» շունչը խռովել է բանաստեղծի հոգին. նրա ականջը անծանոթ ձայնի է, նոր սիրո, նոր կյանքի կանչին։ Նորի ձայնը անծանոթ է նրան, նա չգիտի, թե ի՜նչ է սպասում իրեն այնտեղ, իսկ հին սիրո վրա մնալն էլ անկարելի է դարձել.

Անկեղծ ասած՝ դու բնավ էլ ա՛յն չես եղել,
Ա՛յն չես եղել, ինչ որ ես եմ կարծել երկար։
Ո՞ւր ես, ասա՛, դու ինձ մղել։
Ճիջա ձամփից ես միայն ջեզել։
Սուտ խոստումով կապել ես ինձ,
Ու չես տվել ոչի՜նչ, ոչի՜նչ։
Իսկ այն, ինչ որ ինձ ես տվել,
Արժանի չէր ա՛չ ջեզ, ո՛չ ինձ։
Ածկեղծ ասած՝ ֆո ավածից ես հոգնել եմ։

(1, 211)

Քնարական հերոսի համար դժվար է հին սիրո հեջիաններին հավատալը, ավելին, նա այդ հեջիաններից շատ է հոդնել, բայց և նրանից՝ հին սիրուց բաժանվելն էլ դյուրին չէ. ինչպիսին էլ լինի անցյալը՝ մարդ միանգամից չի կարող հրաժարվել նրանից, իսկ սիրուց հրաժարվել՝ նշանակում է ինչ-որ բան ժխտել, մերժել նաև իր մեջ նվ հետո՝ «Ո՞նց բաժանվենք, երբ սրտերը իմ ու քո, չեն սիրով էլ չեն շղնայված, դեն կապված են տանջանքով»։ Եվ երկմաություն ապրող բանաստեղծի առջև կանգնում է «իսկ ի՞նչ անևնք» հարցը, որ գործնական պատասխան է պահանջում և հրան կանգնեցնում է «րսկ ի՞նչ անևնց» հարցը, որ գործնական պատասխան է պահանջում և

Քա ծանոթ անվան երկու վանկերում Բանտարկվածի պես քայլել ետ-առաջ, Կրակը կողջիս՝ միշտ մնալ սառած, Րաց դուռը դեմըս՝ բանտարկված մնալ, Ոչ մի փորձ չանել ու դուրս չգնալ։ (1, 218)

Բանասահել∂ի ելաղանջից միայն հետապնդող ստվեր է մնա∙ րել, և նրա Հոգին մուայլությամբ է պատվել, սիրտը կոտրված է, օրերն «անցնում են Թափորի նման», նրան անընդհատ հետապընդում են նույն Հարցերը՝ ինչո՞ւ այդպես եղավ, ո՞վ խլեց իրենց սիրո երադան ջը, իրենց երջանկությունը, ի՞նչ անել ի վերջու Սիրո կործանումը Պ. Սևակը այնպես է բացում, որ մեր առջև կանգնում է ոչ նե մանր ապրումների նեղլիկ աշխարհը, այլ մարդու իսկական ողբերգությունը, մարդ, որ ուզում է Հասկանալ ու ըմբըռնել, Թե ինչու իր երազանքից մնաց մի հետապնդող ստվեր, իր սիրո հարուստ ավար**ից՝ մի Թաց** շապիկ, Թե ինչու իր<mark>ենից</mark> հեռացավ սովորական, բայց միակ, իրեն շատ անհրաժեշտ երջանկությունը։ Ծանր ապրումների կողքին «Նույն ճամփով» շար**ք**ում լովում է մարդկային վարանումի, տարակուսանքի ու շվարածության բողոքը սիրո, հրազանքի կործանման պատճառ դարձած երևույβների դեմ։ Բանաստեղծը մշտապես սիրահարված, **է** հղել որևէ մեկին։ Առանց Թևավորող, առօրյայից կտրող սիրա-Տարվածության նա չէր կարող ստեղծագործել։ Նա սիրահարված էր Հողին, ծառին ու ծաղկին, հրբ այգի էր գցում, սիրա**Հարված** էր *ջարի*ն ու ցեմենտին, կիր ու ավազին, երկաԹին ու փայտի**ն,** *հրբ առանձնատուն էր կառությում… Եվ սիրա* Հարված *էր որև* է

մեկին, երբ ստեղծագործում էր։ Այդ սերն էր, որ ստեղծագործակա1 մենակության պահերին, կեսգիշերային ժամերին դառնում էր բանաստեղծի լուռ զրուցակիցը, բաժանում նրա մենակու-Թյունը։

Պարույր Սևակը չատ էր սիրառատ, և նրա բանաստեղծության հերոսը, ինչպես տեսանք, մեկ անգամ չէ, որ նորից ու նորից ապրել է սիրո քնքշություններն ու պարգևած Հուզումները՝ սիրո վայնլըներիը մինչև հանդիպումի անհադիահարելի պահանջ, րաժանումի տվալտանը ու մխացող կարոտ։ Եվ այդ ամենի հիմքում, անշուշտ, ինչ-որ չափով ընկած է հղել կենսագրական տարրը։ Բայը զուր ու սխալ կլիներ Հնագետի ջանասիրությամբ Պ. Սևակի բանաստեղծություններով փորձել վերականգնել կանացի այն կերպարները, դեմքերն ու դեպքերը, որոնք ներշնչել են բանաստեղծին, արդակ դարձել այս կամ այն բանաստեղծության, այս կամ այն շարքի ծնունդի համար։ Նույնիսկ այն դեպքում, երը ուղղակի ասվում ու հիշվում է սիրած կնոջ անունը (օրինակ, «Երգ-հրգոց» պոհմը), բանաստեղծության քնարական հերոսուհին դարձյալ շատ է հեռու «բնորդի» պատկերից։ Պ. Սևակի սիրային բանաստեղծություններում, որքան էլ դրանք իրենց ծնունդով կապված լինեն այս կամ այն անձնավորության . հետ, քնարական հերոսուհին ոչ թե այս կամ այն կինն է, այլ սիրելի կինը, սիրած կինը։ Անձնավորությունից վերանայով, բանաստեղծը պատկերում է ընդհանուրը, հիմնվելով կոնկրետ անձնավորության վրա՝ հասնում է ընդհանրացման, սկսելով անձից՝ հասնում է ընդհանուր մարդկայինին։ Բոլոր դեպքերում, ինչ- ՝ ւպիսին էլ հղած լինեն Պ. Սևակի բանաստեղծական շարջերի, առանձին բանաստեղծությունների հասցեատեր. «բնորդները», մեպ համար կարևորը բանաստեղծն է, որ իր հակամարտ զգարմունը. ների, ապրումների ամբողջ տարուբերումները բացում է առաջ և դրանով իսկ ցուցադրում մեր Հոգու Հակասությունների րազմազանությունը, Բանաստեղծն ինքը, սիրո մի ուրիշ տառապյալի ու բեզարածի կապակցությամբ, մեզ տալիս է այն բա֊ նալին, որով կարելի է բացել իր Տոգետան դռները։ «Սայաβ-Նովա» ուսումնասիրության մեջ Գ. Սևակը, կարծեք Թե կանխելով ապառա Բյուրիմացությունները, գրում է. «Ընթերցողը սլիտի միամիտ չլինի այնքան, որ նրա (Սայաթ-Նովայի, ընդՀանրապես բանաստեղծի- Ա. Ա.) ծrաrված սերը ճասցեատերերն *տանի նամակատարի պես։ Այսպիսի ծրարներին գրված* կոնկբետ

հասցեն էլ այնքան չի կարևոր, որ**քան ետ հաս**ցեն»<sup>1</sup>։ Բանաստեղծի սիրույն հաղորդվելը ոչ այլ ինչ է, քան քնարական հերոսի հետ վերապրել ցանցի նման խեղդող անքնությունը, անջատումի ցավն ու հանդիսլումի բերկրանքը, այն ամենը, ինչ ապրել է բանաստեղծը սիրո ու տառապանքի «հաղար ու մեկ գիշերներին»։

Եթե «Նույն ճամփով» շարքում, «Ուշացած իմ սեր» պոեմում ինչ-որ չափով առկա էին կենցաղային մանրամասներ, նկարագրություններ, ապա «Նույն Հասցեով» շարքում բանաստեղծի անհատականությունը մաջրված է կենցաղայինից, մանրուբնե֊ րից և հենց դրա շնորհիվ էլ դարձել է համընդհանուր, «ինքնակենսագրությունը» բարձրացել է ընդհանուրի կենսագրության։ Պ. Սևակի քնարական Հերոսի պատկերացումների մեջ չկան խան**դի, վիրավորված Վա**լարտության, ախ ու վախի **զգա**ցմունջներ, ւրտագին գեղումներ ու Հավաստիացումներ, որոնք այլ դեպքերում սիրային ոտանավորների հիմնական նյութն ին կազմում։ **և Բան**աստեղծը իր սիրերգության դռները փակելով անցողիկի, *ժամա*նակավորի դեմ, նրա մուտքը բաց է անում երկարատևի, *մշտականի առ*ջև, այն ամ*ենի առ*ջև, ինչը մարդուն հարազատաց₌ նում է մարդկությանը, մեկ անհատի, քնարական հերոսի ապրածի մեջ բյուրեղացնում է այն ապրումները, որոնք կարող էին ունենալ եթե ոչ բոլորը, տպա շատ շատերը։ Բանաստեղծը խոսելով ի՛ր անունից, ի՛ր տառապանքից ու փորձից, խոսում է մարդկանց անունից, նրանց տառապանքից ու փորձից<sup>,</sup> Նրա քնարական հերոսի սիրո յուրաքանչյուր պահը, հոգեկան *թա*նչյուր վիճակը կարող է ապրել մեզանից ամեն մեկը։ Հեն**ց** դրանով էլ Պ. Սևակի սիրային պոեզիան ձեռջ է բերում համընդ-*Տանուր բնույթ, Եվ այստեղ է, որ վերհիշելով* ճասցեատի**r**ո*յ* (սիրո օրյեկտ) և հանասցեի (բանաստեղծ) փոխհարաբերության մասին բանաստեղծի կարծիքը, պիտի հիշենք նաև նույն մտքի շարունակությունը, ասված նորից Սայաթ-Նովայի կապակցու-#յամբ, որ դարձյալ ինքնաբացահայտում է. «...Քիչ է ասել, Թե այսպիսի ծրարված սերը չպիտի Հասցեատիրոցը տանել համակատարի պես, որովհետև ծրարին գրված կոնկրետ հասցեն այն**ա**ն չէ կարևոր, որքան հտադարձ Հասցեն։ Այլևս քիչ է այսպես ասելն էլ, որովհետև... հտադարձ Չասցեն, որ Սալաթ-Նովալինն

<sup>1 «</sup>Սայաթ-Նովա», էջ 182։

է, նույնպես կորցնում է իր նշանակու**թյ**ու<mark>նը՝ համընկնեյո</mark>վ մերինին, բոլորիս հասցեին»<sup>լ</sup>։

Սևակի սկրային բանաստեղծություններում ոչ մի խոսք
չկա այն կոնկրետ իրադարձությունների ու դեպքերի մասին,
որոնք պատճառ են դարձել քնարական հերոսի դրամատիկ ապրումների համար։ Բայց պարզ է ու որոշակի, որ դրանք կյանքի
են կոչվել այն տագնապով ու հույսով, որ բանաստեղծն ապրել է։

Այսպես, մենք չգիտենք, թե ի՜նչ կոնկբետ պատմություն, եղելություն է ընկած «Հանգստացրու ինձ» բանաստեղծության հիմքություն է ընկած «Հանգստացրու ինձ» բանաստեղծության հիմքում։ Բայց յուրաքանչյուր ընթերցող յուրովի կարող է ըմբռնել,
որ այդ բանաստեղծությունը պարունակում է մի ողբերգական
պատմություն։ Բանաստեղծը անկչռելի կորուստ պետք է ունեցած
լիներ, պիտի ապրած լիներ մեծ ողբերգություն, որպեսզի այդպիսի աղաչագչն ձևով դիմի իր ամենասիրելիին ու նրանից խնդրի.

Հանդստացրո՛ւ ինձ,
Հանդստացրո՛ւ...
Օգնի՛ր, որ ցավըս...
Չի՛ անցնի ցավըս։
Գուցն պետք էլ չէ, որ անցնի ցավը։
Նա էլ է ծնունդ,
Ինչ-որ երեխա
Եվ... իր ապրելու իրավունքն ունի...
Օգնի՛ր, որ ցավիս ետևո՛ւմ պահվեմ.
Հանդստացրո՛ւ ինձ,

(1, 315)

Կոնկրետ դեպք, իրադարձություն չի նկարագրվում, բայց կոնկրետ է ապրումը, առարկայացված.

> Ինչի՞ համար է այս հրկմտանքը։ Չէ՞ որ տանչվել եմ ես աղնվորե՜ն։ Բո՛ղ որ ամեն բան բաց պատկերված չէ, Սակայն ամե՜ն բան պատկերացված է։ Ինչ-որ հնարգով կողպի՛ր մտգերըս. Հանդատացրո՛ւ ինձ,

> > (1, 815)

﴿

<sup>1 «</sup>Սայաթ-Նովա», էլ **388**,

Բանաստեղծությունը խոսում է մի հոգեվիճակի մասին, որ երկար ընթացք է ունեցել, մի պահի մասին, որին նախորդել են Նմանօրինակ բազմաթիվ այլ պահեր։ Նրա արտաքինին, երեսին չեն երևում «փրփուրները», նրանք հատակում են, բանաստեղծի կերացված է»։

> Անչափ կարոտ եմ շատ պա՜րզ խոսքերի՝ Տափա՜կ-կրկընվա՜ծ, Շատ գործածվելուց ողո՜րկ-լպրծո՜ւե, Բայց նաև միա՜կ-չփոխարինվո՜ղ։ Շատ պա՜րդ խոսջերի։

Թո՛ղ որ այցելեն ինձ այդ խոսքերը։ Եվ այնժամ գուցե ես ժպտամ նորից Եվ իմ ժպիտով ինձ Տանգստացնեմ։ Սակայն մինչև այդ ի՛նչ խոսքով կուզ՛ս Հանգստացրո՛ւ ինձ, Հանգստացրո՛ւ...

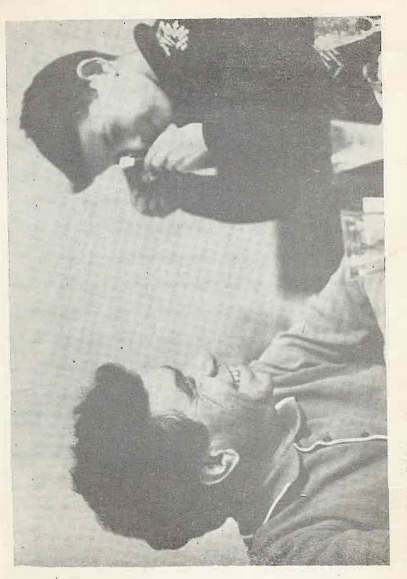
(I, \$15-316)

Հոդեկան ծանր վիճակից քնարական հերոսը կարող է դուրս գալ միայն հրաշքով, իսկ հրաշք չկա։ Ո՜չ, հրաշք կա։ Կա մեկը, այն միակը, որ բանաստեղծի «Թաքուն երազանքն» է, և նա կարող է այդ հրաշքը ստեղծել իր գալուստով.

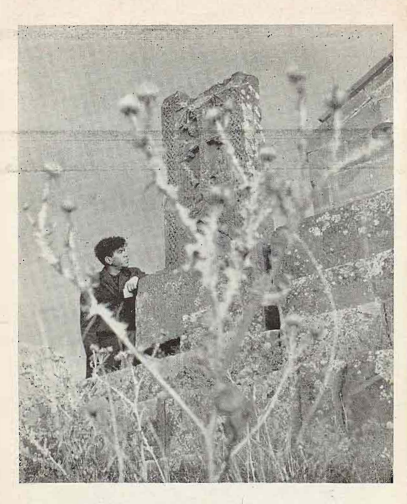
> Իսկ դու կարող ես հրաշը ստեղծել Թարուն երաղված կետկետուն թայլիդ հեշուն հազանթով՝ Իմ շրջակայրում, Փոշով խավապատ հայելու վրա՝ Քս փորագրիչ-նկարիչ մատի մի խղբզանքով, Որ նման լինի անհայտ մի լեզվի նշանագրի։ Իսկ սա մի՜շտ ունի Թալիոմանի ուժ... (1, 316)

Թվում էր, թե ա՜յն միակ գալուստը բավական կլիներ բնարական հերոսին իր հոգեվիճակից դուրս բերելու համար։ Բայց թանաստեղծը նոր շրջադարձ է կատարում․ գալուց հետո՝

> Տո՛ւր ինձ մի խորհուրդ Խորհուրդ այնպիսի՛, Որ ո՛լ մի բառով չի բոնադատվում։



Upguby uppar Upuship Shan



Բանաստեղծը խալգարի մոտ

Ինչպես անում են Ֆշգրիտ կոչված սարդիրը միայն։ Թարգմանությունը մի՜շտ սպանում է։ Քե՜զ մի թարգմանիր, Ի՜նձ հանգստացրու, Հանգստացրո՜ւ...

(I, 816)

Ով դեթ մեկ անդամ իր կյանքում ապրել է կորստի ծանրություն, տառապել է մենակության մեջ թեկուզ կարճ ժամանակով, Նա չի կարող ապրած չլինել քնարական հերոսի տվայտանքները և չի կարող չվերապրել կրկին այդ ամենը՝ կարդալով բանաստեղծությունը.

> Ֆիեզերթի մեջ բոլոր ժարժիններն անհեն գնդի ձև։ Եվ հիժա չունեժ ես իմ մեջ ոչի՞նչ, Որը չլինի հանգույցի՞ նման, Ստան կորիզի՞. Սե՛րը, Տանջա՞նքը, Մտգե՛րըս բոլոր՝ Հանգույցի՞ նման, Ստև կորիզի՛. Տափակացրո՛ւ, Թեձ հանգստացրո՜ւ...

Քանաստեղծության ընթացքը, որ հիմնված է նույն ապրումի անընդհատ ուժեղացման, աստիճանավորման վրա, այստեղ, երբ ապրումի աստիճանավորումը հասնում է բարձրակետին, շրջադարձ է կատարում նոր ուղղությամբ։ Բոլոր դիմում-աղաչանքներից հետո հնչում է բանաստեղծի հոգնած ձայնը.

> կստ. «Հերի՞ք է»։ Եվ աստ. «Կա՛նգ առ»։ Ու ես կանգ կառնեմ, Ինչպես կանգնում են, Տրամվայների մոտեցող-հասնող շնչառությունից, Ինչպես կանգնում են փակ դռան հանդեպ։ Ու ես չե՛մ ուզում ոչի՞նչ ուզենալ. Ո՛լ այն պատճառով, Որ ուզենալը վիրավորիչ է,

Այլ ա՛յն պատճառով, Որ պատճա՛ռ չկա բան ուղենալոււ (I, 317)

Պ. Սևակի սիրերգությունը լինելով անձնական խոստովանություններ, կապ չունի անհատապաշտական ներփակվածության հետ։ Բանաստեղծը ինչպես ընդհանրապես, այնպես էլ ամենաթաջուն, զուտ անձնական զգացմունքներում ազատ է եղել այդ ներփակվածությունից, այն հայացքից, որը մարդուն դիտում է ոչ այլ կերպ, քան իրրև մեկուսացման ենթարկված ինչ-որ գոյություն։ Ընդհակառակը, Պարույր Սևակի համար տանջանք է մենակությունը.

> Մենակություն բառից գողարդում է օդը իմ սենյակի։ As he smotubed has, Որ այրերն են մարդու ամե**նտիաց տեղը...** ...Երը աչքերն են սառում՝ Banci հն, թե՝ ա՛յ-ա՜յ՝ մարդ է դալու։ Բայը դա հ*ի*հ սուտ չէ, Ապա րարություն է, Որ ձնվել է միայն խհաչությունիր։ Panta ti bi nmanca: Սակայն դու չե՛ս գալու Դու չե՛ա կարող։ Գիտե՛մ։ Եվ օգը սհնյակիս Պիտի շարունակի մենակություն րառ**ից անվերչ դողալ՝** Հարուցելով իմ մեջ այն միտրը հին, Pb վիհերը գուցե նրա համար են լոկ, *Որ մարդ Ներքև Նետվի։* (1, 810)

«Ծս»-ը բանաստեղծի համար սկսվում է միայն «դու»-ից։ «Դու չես դալու» և «օդը սենյակիս պիտի շարունակի մենակություն բառից անվերջ դողալ»։ Գ. Սևակի քնարական հերոսին շատ է հարմար գալիս՝ «Այնտեղ, որտեղ «Դու» չկա, չկա և «Ծս»» խոսքը։ Եվ իսկապես.

> Գո՛ւ՝ Երկու տա՜ռ, Դո՛ւ՝ Հասարա՜կ մի դհրահուհ, Եվ բեղամենն այդ գո երկո՜ւ հատիկ ատռով Այս բովանդակ աշխարհին ես ինձ ահը անում, (1, 271)

Սիրելիի բացակայության պատճառով ծնված կաթոտի, սպատման տառապանքի խտացված արտահայտություն է «Չկաս ու չես լինելու» բանաստեղծությունը։ Քնարական հերոսի տառապանջը որկու ջերտ ունի, որոնք մեջընդմեջ հնչեցնում են իրենց ձայնը։

Pac 24m'n, 24m'n ...

Եվ առավոտը Այնպես աղոտ Է, Ասես ցավոտ Է։

(1, 307)

Առաջին ձայնն է սա։ Բայց սիրածը միայն բացակա Նե, այլ գալու հույս չկա։ Եվ կարձեր իրթև «չկա՜ս, չկա՜սի»-ի

> ...Ու չե՛ս լինելու, Եվ Հորիզոնն է փակվում իմ առջեւ Նրան փակում է ոչ ամպի ճոքը, Այլ թո զգեստի ամպեղեն փո՜թը։ (1, 207)

**Նորից Քնչում է առաջին ձայնը, ավելի աղեկտուր.** 

Գու չկա՜ս, չկա՜ս... Եվ օդ է դարձել Այս Համատարած անտեր կարոտը։ (I, 207)

ըզ իենբ անցամարն թա է վենամասրուդ,

...Ու չհ՞ս լիհելու։ Ու Բվում է, Բե լուցկի մոտեցնեմ՝ Գիտի բռեկվի ինթը վառ օդը։ (1, 307)

Սիրելիի բացակայությունից ծնված Հոգեկ**ան ցավը, ի վերջո,** ֆիզիկական շոշափելիության է Հասնում․

> Դու չկա՛ս, չկա՛ս... Ինչո՞ւ եմ սակայն քեղ զգում այնպե՛ս, Այնպե՛ս եմ զգում, ինչպես երևի Ոտից նոր գրկվածն զգում է սաը, Որ նո՛ւյնպես չկա Ու չի՜ լինելու..

> > (I, 307)

Բանաստեղծը զգացմունքների, սիրո մասին ոչ թե ընդհանուր հայտարարություններ է անում, այլ իր ապրումները արտահայտում է երաժշտական ազատությամբ ու բազմաձայնությամբ, աստիճանական ուժեղացմամբ և ստիպում է ընթերցողին տառապել քնարական հերոսի տառապանքով, վերապրել նրա հոգեվիճակի ծանրությունը։

Որքան մեծ ու տառապալից է բաժանումի, անջատումի ցավը, այնքան ավելի անհաղթահարելի է դառնում «անդիպումի պահանջը։ Իսկ հանդիպու՞մը.

> Մեր ձեռքերը միացան, Միայն երկու ձեռքերը։

Եվ մեր ձևորերը կարծես Ձեորեր չէին, Այլ... Ֆեզուց։

Ու խառևվեցինց մենք իրար Որպես երկու մոտիկ ծով, Որ անջատված են վաղուց... (1, 275)

Հանդիպման այդ աստղային պահերին վերանում են բոլորբոլո՞ր պատնեշները, կյանքը մաքրվում է, մայր բնությունը վերստանում է իր իսկական տեսքը։

> Մենց Վանդիպեցինց...
> Եվ—ահավասիկ այսպե՛ս—տապալվեց Բանաստեղծության պարիսպը խարխուլ. Գիտությունները սիրով լուծվեցին ալջերում ցո թաց, Ոտներըդ իրենց դրոշմց դրին պատմության դեմբին, Շարժումը ձեռքիդ օգի ձևերը քանդեց ու սարքեց՝ Հարստացնելով երկրաչափությունն ա՛յն օրենքներով, Որ սպասում են իրենց երջանիկ Վետազոտողին...
> (II, 179)

Պ. Սևակը հազվագյուտ Նրբությամբ է պատկերում սիրող ու տառապող, ծիծաղող ու կարոտող մարդու փոփոխակի զգաց- մունքների ու մտքերի բախումից ծնվող ապրումները։ Նրա սի-րերդությունն ամբողջությամբ շնչում է քնարական հոգեվիճակ- ների բազմաձայնությամբ ու նվագների բազմաձայնությամբ։

Պ. Սևակի բանաստեղծություններում արտահայտված զգացմունքը տրվում է տարբեր, հաճախ հակոտնյա զգացմունքների
հետ զույգ կազմած։ Ձայները հնչում են զատ-զատ, հեռանում
են միմյանցից, մոտենում, արձագանքվում, ժխտում, ինչպես
երաժշտական համանվագում, և զգացմունքների ներքին հակադիր պայքարից ու զարգացումից էլ ծնունդ է առնում քնարական խոր ապրումը։ Բանաստեղծության մեջ երկու, նույնիսկ
երեք և ավելի ձայն հնչեցնելը բանաստեղծ-մտածողի հոգևոր
պահանջի թելադրանքն էր և ոչ թե կամեցողության արդյունք։
Ահա «Գլխապտուլտ» բանաստեղծությունը, Սևակի սիրերգության գլուխգործոցներից մեկը.

Դու իմ վերջի՜նը՝ Թյուրիմացաբար, Եվ իմ միա՜կը՝ Տակատագըրով... (1, 289)

Ինչպես երաժշտական համանվագում, ուժգին հնչում են մեղեդու առաջին Թախծալի ակորդները և ընդհատվում, տպավորվելով հիշողությանդ մեջ։ Հետևում է արտաքուստ հանդարտ, բայց էությամբ տագնապոտ ու անհանգիստ «պատումը», ուր գծագրվում է քնարական հերոսի հոգեվիճակի ծանրությունը՝ սիրուց բաժան լինելու պատճառով.

> Սիրո բովանդակ կոչականները մանկական են միշտ, Մինչդեռ ես արդեն ապրել եմ այնքան, Որ իմ տարիջում Դեղձին տասն անգամ մեռած կլիներ։ Իսկ ինչպե՞ս ես դոււ Չկ<sup>®</sup> որ չեմ տեսել ջեզ այնքա՞ն տարի, Որքան տեսել եմ։

Առաջին չորս տողի արտահայտած զգացմունքը, որ ծնվում է քնարական հերոսի անցնող կյանքի պատկերով («Մինչդեռ ես արդեն ապրել եմ այնքան, Որ իմ տարիքում Դեղձին տասն անգամ մեռած կլիներ»), ուժեղանում է «Իսկ ինչպե՞ս ես դուծ հարցումով և հատկապես նրան իբրև պատասխան հաջորդող տողերի մեջ, որտեղից լսվում է քնարական հերոսի՝ իր կյանքից դժգոհ ձայնը («Չէ՞ որ չեմ տեսել քեղ այնքա՞ն տարի, Որքան տեսել եմ»), և գծագրվում է սիրո երկարատև մի ծանր դրամա՝

Եվ աչջերիս մեջ կա տելցելի մի գատարկություհ, Քաեի որ չկաս Գո՛ւ— Եվ իմ միակը՝ ճակատագրրով։ (1, 280)

Վերհնչում են մեղեդիական առաջին ակորդները ուրիշ մի շեշտադրությամբ, որ ստեղծվում է «դո՜ւ» անջատ տողով, և ամբողջանում է պատկերը։ Սկիզբ է առնում մի այլ «պատում», որ թվում է, թե ոչ մի կապ չունի նախորդի հետ։ Քնարական հերոսի միտքը շրջադարձ է կատարում ուրիշ ուղղություններով. Տնչում է սիրով ու ընքշությամբ լի մեղեդին.

Իմ չրքուհջներից
Կախված է հիմա մի ամբո՞զջ աշխարհ՝
Մի գունդուկծի՛կ,
Բառնրի մի պա՜րո,
Որ իր ըղղոցով գլխապաույտ է հարուցում իմ մեջ։
Ե՛քն երբևէ բառերն այդ պիտի իմ բերնից քոչեն՝
Բող քոչեն սիրո՛վ,
Մի՛միայն սիրով
Եվ մի ճախրանքով աստվածաշնչյան,
Որի մեջ կա գոլ անապատային,
Ավազների սողջ ու մտապատարանը։
(1, 289)

Քնարական հերոսի ափհափ լցված հոգին արտահայտվելու ելք է որոնում, բայց խոսքերը, որ պատրաստ են «սիրո՜վ, մի՜միայն սիրով» Թռչելու, այդպես էլ պիտի մնան չասված, որովհետև բացակա է նա՝ սերը՝ «վերջինը Թյուրիմացաբար և միակը՝ ձակատագրով».

> Մի՞քի քո հեռվից՝ Քո անտառների խոճավ օդի մեջ, Անվերջ չես լոում խոսքերս չասված։ (1, 289—290)

Այսպես միտք-զգացմունքները ճախրելով հեռուներում՝ նորից վերադառնում են «ելման կետին», բացվում է Վոդեկան «գունդուկծիկի» գալարներից ևս մեկը՝ ներքին բուռն ցանկության և նրա իրականացման անհնարինությունից ծնվող բախումը։ Վերստին հնչում է մեղեդիական փոփոխակը, և՝ Քիլ ենք օգտվել մենք բարությունից։ Եվ դրանից չէ՞, որ հետզհետե Բարի եմ դառնում, Եվ այնքա՞ն բարի, Որ խղճում եմ ես... մենակությանն էլ։ (1, 290)

Սա նոր «պատում» է, մաքի նոր շրջադարձ, որ բացում **է** «հերոսի ապրած կլանքի դժվարությունը, կլանք, որտեղից խըստությունն է նայել մարդուն այնքան անհրաժեշտ բարության փոխարեն, իսկ սիրո փոխարեն՝ մենակությունը, որ նույնպես «տանցվել է ու հոգնել», ուստի՝

> ծկ ամեն մեկըս բացենք մեր փեղկը, Որ եա դուրս Թռչի իր փակ վանդակից, Եվ կամ հանդիպենք գեն այնտեղ... այնտեզ, Ուր հանդիպում են այգն ու գիշերը։ (1, 290)

Բարություն անհլու, մենակությունից դուրս գալու հստակ, դիտակցված ձգտումին սակայն հակադրվում է անորոշության զգացումը.

> Իսկ Հանդիպո՞ւմ են հրանք ձրբևէ, → Ես ի՞նլ իմանամ, Գուցն դիանս գո՞ւ, Դո՛ւ — Իմ վերջի՜նը Բյուրիմացարար, Եվ իմ միա՜կը՝ ճակատագրով։ (1, 290)

րը դուրս բերելու մի ելք կա՝

հարտը ծասրա բերելու մի ելք կա՝

հարտը երանրում է արևության այդ կացությունից որհարտիա է նրա Հիշողությունը, բայց չի էլ ապրում, որովհետև կա՛,
ապրում է նրա Հիշողությունը, բայց չի էլ ապրում, որովհետև կա՛,
հարտիա է նա՝ «վերջինը թյուրիմացաբար և միակը՝ ճակատականթը ծնարական հերակա՝

Արի՛ ինջներըս ժեղնից բարձրանանց՝ Թույլ տանք արարքներ ինջնաժխառւմի. Փոխադարձաբար իրար նեղացններ Ու վիրավորենք փոխագարձաբար, Որ... կարոտն ինչը հաշավի իրհն հհա, Ու տառապանջը ինչն իրհն ների, Ես էլ հավատամ, որ դու չես եղել Ո՜չ իմ միակը՝ ճակատագրրո՜վ, Ո՜չ իմ վերջինը՝ Թյուրիմացաբա՜ր... (1, 291)

√ Սիրո իսկական փառաբանություն է 9. Սևակի «Երգ հրգոց» պոհմը՝ բանաստեղծի սիրերգության լավագույն գործերից մեկը, որը, սակայն, ոչ ճիշտ մեկնաբանությունների է արժանարել մեր ըննադատության մեջ։

Սիրերդության գլուխգործոցի՝ աստվածաշնչյան «Երգ երգոցի» հենթի վրա կառուցելով իր «Երգ երգոցը»-ը (նման օրինակներ այլ գրականությունների մեջ էլ կան), Պ. Սևակը չի գնացել գրական ոճավորման հեշտ ճանապարհով, այլ իր անհատականության կնիքն է դրել յուրաբանչյուր առղի մեջ, նոր ձնով ու բովանդակությամբ հնչեցնելով նաև այն տողերը, որոնք ուղղակի վեցրել է Սողոմոնի «Երգ-երգոց»-ից։ Այս դեպքում մենք գործ ունենք ոչ Թե գրական ոճավորման, ինչպիսին դիտվել է պոեմը, կամ այնպիսի մշակման հետ, որը նախանյութի ձևից ու բովանդակությունից դուրս չի դալիս, այլ բանաստեղծական խոր ներշնչանքով գրված ստեղծագործության։

Նկատի ունենալով միայն երկու «Երգ երգոց»-ների հերոսուհիների անվան նմանությունը՝ Սուլամիթա, Պ. Սևակի պոեմը համարվել է անիռական սիռը պանծացում։ Ս. Սողոմոնյանը,
օրինակ, գրել է. «Երգ երգոց» քնարական պոեմում Պ. Սևակը
բանաստեղծացնում է անգո աղջկան, անգո սերը։ Հերոսուհին
ավետարանական «Երգ երգոցի» հերոսուհին է, ավետարանական հին ժամանակներում ապրած ու երգված մի աղջիկ, որին
Պ. Սևակի պոեմի հերոսը սիրում է... մտքի մեջ, մտովի»։ Իր
ասածը հաստատելու համար Ս. Սողոմոնյանը նկատի է ունեցել
պոեմի հետևյալ հատվածները.

Քո բիբլիական անուհն եմ սիրում, Սիրում եմ, այն էլ բիբլիակա՜ն սիրով.

Ապա՝

Հեռու ես, Գեռո՞ւ, Ու ձայն չես տա ինձ՝ արթան էլ ձայն տաժ։ Գիտե՛մ, որ չփա՜ս, Ու չե՛մ գտեր ջեզ՝ որջա՜ն էլ փետրեմ... Բոլո՜րե այստեղ են—իրենց տեղերում, Միայն դո՜ւ չկաս— իմ որրտե է Թափուր...

և եզրակացրել. «...Այդ անդո, անիրական սերը լցնում է նրա աշխարհը, տալիս երջանկություն, զինում հավատով՝ կյանքի ու մարդկանց նկատմամբ»։ Եվ այս բոլորից հետո, դրությունը փրկելու նպատակով, գրականագետը ավելացրել է. «Դա փախուստ չէ իրականությունից, այլ դեղեցկի ու կատարյալի որոնում, ոմանց մոտ տեսնելով, որ սիրո սրբությունը դարձել է տոնական օրվա հագուստ։ Թող որ բիբլիական աղջիկն այլ բան չէ, քան անրջական, անիրական սեր, բայց գեղեցիկ է, կատարյալ սեր, մոռացնել է տալիս երբեմնի սուտ սերը» :

Իրականում ճիշտ հակառակն է։ Պ. Սևակի «Երգ հրգոցը» ոչ Թե «անրջական, անիրական» սիրո պանծացումն է, այլ իրական ու անհատական։ Պոեմում բանաստեղծը շատ որոշա֊ կի է գրել հերոսուհու մասին և այն էլ մեկից ավելի անգամ։

, Հայրենների հերոսի նման Պ. Սևակի քնարական հերոսն էլ չի վախենում՝ իր սերը Հայտնի դարձնելուց։ Ավելին, նա մեպ հայտնում է իր սիրածի ապրելու վայրը՝ հյուսիս, ազգությունը՝ Երուսաղենում չեղած Երուսաղենի դուստր և, ի վերջո, անունը՝ *Սուլամիթա։ Այնպես որ* պոեմն ինքնին ո**rևէ չափով ճիմք** չի տալիս ենթադրելու, *թե Պ. Սևակը «բանաստեղծացնում է անգո* աղջկան, անգո սերը»։ Բալց, արդեն անկախ դրանից, ասենք, որ ինչպես «Երգ երգոբը», այնայես էլ «Նահանջ երգով» պոեմը իրենց Հիմքում նույնպես ունեն կենսագրական տարբ, կապված է Սուլամիթա անվան Հետ։ Ավելին, եթե նկատի ունե֊ նանք այս բևվու պատեսկի («Օրգ բևահաց»-ի առաջին բևրջ ավուխները գրվել են 1957 P. դեկտեմբերին, մլուսները՝ 1960 թ. մաշ լիսին, «Նահանջ հրգով»-ը՝ 1961 թ.) և «Նույն հասցեով» շարքի րանաստեղծությունների գրության ժամանակները (1957—1963), կարելի է ասել, որ այդ շարքի բանաստեղծությունների մի մատի համար նույնպես ազդակ է դաrձել «Երգ երգոց»-ի հերոսուհին, «Երգ երգոց» պոեմում ու «Նույն Հասցեով» շարջում րանաստեղծական տրամադրությունները շատ համահնչուն են։ «Գլխապտույտ» բանաստեղծության մեջ քնարական Հերոսը իր

<sup>1</sup> Ս. Սողոմոնյան, «Ժամանակակից հայ բանաստեղծներ», դիրգ երկրսրդ, Երևան, 1987, էլ 494։

սիրելիին անվանում է իր «վե**ւջինը՝ թ**յուրիմացաբար» և իր «միակը ճակատագրով», «Երգ երգոց» պոեմում դիմելով «խարտյաշ աղջիկներին», երդվեցնում է նրանց, որ Երուսաղեմի դըստերը հանդիպելիս նրան ասեն. «Ուզում եմ լինի նա սերն իմ վեւջի՜ն, իս՜վ ես էլ նրա առաջին սերը»,

Ինչպես պոեմում, այնպես էլ «Նույն հասցեսվ» շարքի բանաստեղծություններից մի քանիսում անընդհատ ակնարկվում ու շեշտվում է քնարական հերոսի ու հերոսուհու միջև ընկած հեռավորությունը. «Երգ երգոց»-ում կարդում ենք՝ «Տարածություն է ընկած մեր միջև, ինչպես մի սահմա՜ն, որ բաժանում է երկու թշնամի երկիր մեկմեկուց», «Հեռու ես, հեռո՜ւ, Ու ձայն չես տա ինձ՝ որջան էլ ձայն տամ» և այլն։ Նույն հեռավորությամբ բաժանվածությունը տեսնում ենք և բանաստեղծություններում. «Քո հեռո՜ւ-հեռո՜ւ պաղ մայթերում ո՞վ, ո՞վ կարող է քեզ այն խոսքերն ասել, որ եկել ահա բկիս են հասել» («Ո՞ւր է դիշերը հազարմեկերորդ»), «...Հեռավորություն, որ և մեր

Մակայն հիմնականը այն հոգեվիճակն է, որ տիրապետող է և՛ «Օրգ երգոց» պոեմում, և՛ «Նույն հասցեռվ» շարջում։ Իսկ ե՛ «Օրգ երգոց» պոեմում, և՛ «Նույն հասցեռվ» շարջում։ Իսկ տանջների ու տառապանջների, մտորումների ու հուզումների, ծանր ապրումների պատճառ է գարձել, սիրո բաժանվածությունն է, ավելի ճիշտ՝ «ունենալով իսկ՝ չունենալը»։ Օվ երբ խորամուխ հնջ լինում Պ. Սևակի սիրերգության, մասնավորապես «Նույն հացեռվ» շարքի ու «Օրգ երգոց» պոեմի բովանդակության մեջ, մշտապես առկա է այդ հոգեվիճակը։ Բանաստեղծի սերը մերժված, անհույս, անհասանելի չէ, փոխագարձ է, բայց և երջանիկ չէ, փոխագարձ է, նրա նիրինին կա՛ և չկա՛, իրե՛նն է, բայց ի՛ր մոտ չէ, ինքն է նրա միակը, բայց հեռու է նրանիը։

րասի սերը «Երգ երգոց» պոեմում։ √ «Նա կա և չկա՝ ինչպես երկինքը, իմն է,— իմը չէ՝ ինչպես «Եսական հե-

արըները աւրի ին վերանակար-նրժչարևակար հիդար, թութառ դածևար աւ մահարդար տաևուղրքևի ետրառարմգակար րբևաւ դածևունիար ձովրևաւուր Հ՝ իևակար ռիևուն գրուրմ ասագ «ըևա բևան» ծրանակար տեսուկար հիտոքար ական հիսար դիպում, հիացում, չըմրոշխնված վայելքի տառապանք, վայելք, կաrոտ, որոնք բանաստեղծը պատկերել է առարկայացված ջոշափելիությամբ, զգացմունքների ու ապրումների անընդմեջ շարժումներով ու փոփոխումներով,

Քնարական հերոսը իր սերը գտել է սովորական ու անսպասելի ձևով.

> Գարունն այս անգամ ձմոանը հկավ, Այն էլ հյուսիսում. Ես բոլորովի՞ն չէի սպասում, Ձմեռն այս վկա։ Քեղ չփընտրեցի՛, չբորոնեցի՛ Եվ... գտա հանկարձ, Ինչպես դու մի « անունդ ես դտել, Մուլամը՛ Բա...

Պատահարար հանդիպածը միանդամից դարձել է այն միակը, առանց որի կյանքը իմաստազուրկ է դառնում, իսկ մարդը՝ Մափանցիկ ապակի։ Հախուռն, բռնկվող սերը Օրուսաղեմի անծանոթ դստերը դարձրել է քնարական հերոսի էության մասը, այն արարչագործ ուժը, որ ապրեցնում է նրան, և իր ետևից, մոլորված ճամփորդի նման, հասցրել է հերոսին սիրո դուռը.

Ap k pwhned է hd ձեռքը գրսից,
Քո սիրտը՝ Ներսից,
Ընդունիր Նյուրիդ,
Aր կպառնա ան՛ր,
Բայց նաև՝ ծառա՜...
Եվ Թո՛ւյլ տուր խոսել.
Դրկելուց առաջ,
Փարվելուց առաջ,
Բույլ տուր գեզ նայել
Մի փոքր հեռվից։
(111, 144—145)

Եվ ծայր է առնում ճիացումը կանացի գեղեցկության Հանդեպ։ Բանաստեղծի սիրերգության մեջ ընդՀանրապես աննշան է կնոջ արտաքին գեղեցկության պատկերը։ «Երգ երգոց» պոեմը միակն է, որտեղ Պ. Սևակը ստեղծում է, իր խոսքերով ասած, «արյան եռք ու շարժում» առաջացնող պատկերներ, որոնցով տեսանելի է դարձնում հերոսուհուն իբրև սիրվող կնոջ, Իբրև սկզբունք, այստեղ նույնպես չեք գտնի հերոսուհու արտաքին այն նկարագրությունը, որ շատ կոնկրետ լինելով, ոչ մի պատկերացում չի տալիս նկարագրվողի մասին, նրան վերածում է պճնազարդ, սառը տիկնիկի, Պ. Սևակը ոչ կոնկրետ, ընդհանուր բնութագրություններ է տալիս, որոնք կապվում են պահի, հոգեվիճակի հետ և անհատականացնում են հերոսուհուն։

Բանաստեղծը զգացել ու զգացնել է տալիս իր սիրած կնոջ մարդկային անՀատականության էությունը։ Սուլամիթան անափ օվկիանոսի մի կաթիլ չէ, և բանաստեղծի Համար էլ բոլորովին նույնը չէ, թե ո՜ւմ է Հանդիպել, ո՛ւմ է սիրում այդ անափ օվկիանոսից։ Քնարական Տերոսը չի ժխտում, որ ինքը սիրո ուրիչ տվայտանքներ է ունեցել, մինչդեռ այս սերը.

> Իմ սերերն իրար և` նման Ե՛վ նման չէին, Ինչպես աշխարհի մեծ քաղաքները։ Եկավ սերը քո Եվ ծենդավա՜յր դարձավ ինձ համար։ (III, 153—154)

Այս տարբերակումով Տանդերձ, բանաստեղծը իր սիրելուն -դ Տամարում գեղեցկության անկրկնելի հրաշք-տիպար, աշխար--հում չեղած ու չծնվելիք էակ, բացառիկություն։ Ընդհակառակը.

Գեղեցիկ հա դու, ինչպես բոլար,
Որոնց սիրում են,
Եվ ո՜լ ավելի ու ոլ էլ պակաս։
Ի՞նչդ է դեղեցիկ՝ ուրի՛շը կասի,
Ենչպես բոլորը, որոնց սիրում են։
Եվ կախարդել ես, ինչպես բոլորը,
Որոնց չեն տիրել։
Ե՛վ անսովոր ես,
Քանի որ նոր ես,
Ե՛վ սովորական՝ ջանի որ դու էլ
Երբեց չես կարող չսիրած մնալ։
(111, 145)

Քանաստեղծը չառանձնացնելով իր սերը, վերերկրային չդարձնելով, առանձնացնում է։ Մի կողմից Հեռացում կոնկրետ անձնավորությունից՝ կենցաղային մանրամասների նկարագրությունից, մյուս կողմից՝ սիրած կնոջ անհատականացում՝ ոչ թե
լուսանկար, այլ հոգենկար, Սկսելով անձնավորությունից, բանաստեղծը վերանում է դրանից՝ պատկերելող ընդհանուրը, հիմնըվելով կոնկրետ անձնավորության վրա՝ հասնում է ընդհանուրին, և հենց դրա շնորհիվ էլ մենք ևս լցվում ենք այն հիացումով, որ ունեցել է բանաստեղծը Սուլամիթայի հանդեպ։ Կանացի գեղեցկության, մերկ մարմնի մասին բանաստեղծը խոսում է պարզ ու բացահայտ հիացումով («Ադամի՛ նման ու Եվալի հետ»), առանց կեղծ ամոթիածության, երկրպագում է այդ
գեղեցկությանը, ինչպես հազարամյակներ շարունակ երկրպագել է մարդկությունը.

Սև ԵՆ վարսերգ, ինչքան ճերմակ է Դեռ փակ կուրժքը քս, Ավելի՜ ճերմակ Միշտ անՀալ ձյունից իմ Արարատի,

Ավելի՝ ճերժակ, քանի որ նրան Իմ աչքերի պես և ո՛շ մի սև աչք Դեռ չի ստվերել անգամ Հայացքո՜վ...

Մի՛ լինիր այսքան... այսքան սպիտակ. Բացվի՛ր հայացքիս և աչքերիս դեմ, Նաև մատների՛ս, Ցուրաքանչյուրը` միս դարձած մի շող։ Արևառությո՛ւն ընդունիր մի քիչ Իմ հայացքի՛ տակ, Նաև մատների՜ս։ (III, 146)

«Նրգ հրգոց»-ում պատկերված կանացի արտաքին գեղեցկու-Թյունը շնչում է, նախ և առաջ, զգացմունքով, բանաստեղծի համեմատություններն հերոսուհուն բնութագրում են իբրև մա**ք**րության, սրբության, անմեղության տիպար.

> 0 Մուլամի՜ Թա. Այգպես ամաչկոտ շուռ մի՜ եկ ինձնից, Բայց ջիկնի՜ր, շիկնի՜ր, Որ իմ նեղ խցում Արևածագի պատրանջն զգամ ես, Շիկնի՜ր ու Թո՜ւլլ տուր,

Որ Հետրգ խոսեմ՝ Փարվելուց առաջ՝ Մի փոթըր Հեռվից Քեզ Նայեմ այնպես,

կարծես առաջին անգամն եմ տեսնում։

O Unional Fra.

Uniqualf' ...

Դու ամաչելուց շրջվում ես ինձեից։ Ա՜հ, թո կոնջերը թեար են լարված։ Դու չե՞ս կամենում, որ ամբողջ դիշեր Քեարը հեչի,

Որ իմ մատները ողջ գիշերն ի լույս Սաղմոսնե՜ր երգեն.

**∢0 Un**^ų...

0 ปุตบุพมท์ Pm...»: (III, 146—147)

Որես վայրքեր վարչ է ասրդի թևևսևմ ժքաշխն։

Օրուսաղիմում երբևէ չեղած խարտյա՛ց աղջիկներ. Թե պատահաբար հանդիպեց նրան՝ Օրուսաղեմի Թխահեր դոտեր, Ի՞նչ պիտի ասեց։ Օրդվեցնում եմ ձեզ. ասացեց երան, Որ ես հիվանդ եմ կարեվեր ոիրով։ (III, 150)

Պոհմում մեծ ուժով պատկերվում են քնարական հերոսի հուզումները, փոխադարձորեն չսիրվելու տագնապները, սթրտամաշ սպասումը, կարոտը.

> Ողջ դիջերն ի լույս իմ մահնակալին Փնտրում եմ նրան, չեմ գտնում սակայն։ Ողջ ցերեկն ի բուն իմ նեղ սենյակում Կանչում եմ նրան, և ձայն չի տալիս։ (III, 149—150)

Առանց այդ սիրո քնարական հերոսը իրեն պատկերացնում է իբրև խեցու խեղճ բնակիչ, որ ընկած է ոչ Թե ծովի եզերքին, այլ կյանքի ու մահվան ափին, և դիմելով խարայաշ աղջիկնեթին, երդվեցնում է նրանց ՍուլամիԹային ասելու. նթե հանկարծ նա ինձ որոնի,

նթե իմ դուռը նա րախի հետա,

նվ նայնիակ կանչի՛,

Ինձ ձա՛յն տա սիրով՝

Կլսի միայն
Իր խզվոզ ձայնի արձագանքը Թույլ.
Կյանքին կա՛,

Սակայն...
Անփոփոխ խեցու խեզճ բնակիչը
Հափչտակված է օտար գազանից
նվ կամ Բազված է իր քարե բնում...

(III, 151)

Այսինքն՝ ենե սիրելին ուշանա, շուտ չպատանանի, այլևս չի գտնի կանչողին, որովհետև նա՝ խեցու խեղճ բնակիչը, կարող է հանկարծ երկար սպասումից կամ մեռնել («Թաղվել իր քարե բնում»), կամ հափշտակվել մեկ այլ կնոջից («օտար գազա» նից»)։ Եվ խնդրում է ավելացնել՝

> Որ առայժըմ հս հեղում եմ անում, Բայց դեռ արթուն է սիրաբո եվազուն։ Թոզ նա շտապի՛, Թե չէ՝ կուշանա՛, Թե չէ՝ կլսի Ոչ թե իմ կանչը, Այլ վերջին ձի՜չը։ (III, 152)

Անհնարին էր վաղ Թե ուշ չանսալ այդ կանչին ու չգնալ նթա ուղղությամբ։ Առանց մարմնական վայելքի սերը կլիներ հավերժական տվայտանք և ոչ Թե երանություն, որին ձգտում Լ մարդը։ Չի ուշանում հերոսուհին, գալիս է «վազեվազ՝ եռամյա

> Հազարաժյակներն իժ ու թո ժիջև ասես չնչվեցին։ (III, 152)

Սիրո վայելքի պահին ջնջվում են այն սահմանները, որոկք քնարական հերոսին ու հերոսուհուն բաժանում են հազարամյակներ առաջ ապրած ու սիրած մարդկանցից, այսինքն՝ նախնական, նախաստեղծ ձևով են վայելում սերը. ընտ Հաստված Հայացրի՞դ նման.

Ապրուր էի՝

Ապրուր է այդպես քարերիր փարվումի

Աբարո որ պաշիր զգայուն էի՝

Արշալույսի պույները՝ երկեին։

Արշալույսի պույները՝ երկեին։

Արշալույսի արույները՝ երկերն։

Արշալույսի արույները՝ երկերն։

Արշալույսի արույները՝ երկերն։

Արշալու արույները՝ երկերն։

Արշալու արույները՝ հանան։

Եվ դու բացվեցի՜ր...
Այդպես բանկայա իմ... աղջատաւթյա՜մը։
Մու ես այդ պահիճ՝
Մու ես այդ պահիճ՝
Մու ես այդ արույին արբչիա՝
Մու ես այդ արահիճ՝

Ու արվեցի՛ր դու՝ Ծնվելով նորից, Այդպես արվում է Հողն արժատներին, Իր Հունին՝ ջուրը։ Ո ես Հասկացա, որ ես ո՛լ մի տեղ Այնքան չեմ զգում իմ գոյությունը, Որքան գո՛ գրկում։ (111, 153)

Որքան մեծ է սիրո արարչագործ ուժը, **նույնք**ան է**լ** ծանր է նրանից բաժան ու հեռու ապրելը։

«Հիմա դու չկաս»,— սա է պոեմի վերջին պատկերի հիմքը և քնարական հեղոսի ճոր տառապանքների աղբյուրը։ Նա նորից վեր է ածվում Թափանցիկ ապակու, «ձեռը-ձեռըի տված շրջող ղույդերը», ծաղիկները, հեռախոսի խցերը, ամե՜ն-ամե՜ն ինչ Վիջեցնում են սիրաժի բացակայությունը.

> Ֆեսբիս ափերը հալվել են ուղում։ Ո՞ւր է կրակը. Քո ձե՛ որը չկա։ Մատեհրս ուղում են լույս ու ջող հուեցել. Ո՞ւր են ուսերըդ, Եվ լանջըդ ո՞ւր է։

Եվ ամենուրեր ծաղիկ են ծախում, Սիրած ծաղիկրդ։ Ես ո՞ւմ Եվիրեմ (III, 156)

Ցառապանքից, կարոտից, հուշերից ազատագրում չկա, և անիմաստ է դառնում ապրելը՝ եթե չկա նա, ում հետ կուզեիր շրջել փողոցներում, ում կողքին կուզեիր լռել, ում հետ կուզեիր երազել ու խոսել,— մտածել ամեն ինչի մասին, անել ամեն բան, բայց նրա հետ, նրա կողքին, նրա ներկայությամբ։

M Մո՛սլ...

Մուլա**մ ի′ ...** 

Իմ Սուլամի՛ Թա, Առանց բեզ ապրելն այնքան է հիմա Անհասկանալի ու տարօրինակ, Որքան սառույցի կամ ձյունի վրա Վառվող խարույկը։ Ու ես ապրում եմ Այդպե՛ս վառվելով, (111, 157)

Բայց սերն ունի և իր քաղցը հիշողությունը, որին ոչ ոք չի կարող սպառնալ՝ ո՜լ ժամանակը, ո՜լ տարածությունը, որովհետև նա բանաստեղծի ներքին աշխարհի սեփականությունն է, իսկ ինչ պատկանում է այդ աշխարհին՝ անջինջ է ու անմահ.

> Եվ-- դու ինձ համար-- չե՛ս ժեռեի երբեջ, Ինչպես չի մեռել Քո նախա-նախա-նախամայրիկը, Որ բո սիրելի անունն էր կրում, Իմ Սուլամի՜Թա։

> > (III, 158)

«Երգ երգոց» պտեմում մենք վկա ենք դառնում բանաստեղծի հրկիզմանը, բայց ոչ մխանքին՝ մանրամասներին ու կենցաղա-հրկիզմանը, բայց ոչ մխանքին՝ մանրամասներին ու կենցաղա-թին դեպքերին։ Մենք տեսնում ենք սիրո վեր բարձրացած դեղե-բանվող ծուխն ու մուխը իրենց մանրամասներով, որ աչք կարող են կուրացնել։ Եվ սա ոչ այլ ինչ է, քան հենց այն «կետ-գծի» տեսության բանաստեղծական իրականացում, որ «անհրապույր ախեմայի» հետ ոչ մի առնչություն չունի, առավել ևս կապ չունի երկարաշնչության կամ կարձաշնչության հետ։

Ծուխ ու մխանքից (ավելորդ մանրամասներից) վեր բարձ.. րացած այսպիսի բոց ու հրկիզում ենք տեսնում նաև Գ. Սևակի մլուս սիրային պոհմում՝ «Նահանց հրգով»-ում։ Բանաստեղծի մեծ սիրուց ու տառապանքից է ծնվել «Նահանջ երգով» պոեմը, որը Պ. Սևակի պոեզիայի գագաթներից մեկն է, բանաստեղծական մեղեդիների բազմազանությամբ Հարուստ մի համանվագ, ուր տարբեր ձայնանիշներով հնչում են սիրո բոլոր՝ Թեմաները, մի գործ, որի հանդեպ, սակայն, քննադատությունը անտարբեր մնաց, եթե չհաշվենք այն միամիտ տեսակետը, որով բանաստեղծի ամբողջ ասելիքը հավասարվեց ընդամենը... «Սիրեցի, լարս տարան» տողին։ ԵԹԵ «Երգ երգոց»-ում սերը բաժանված էր հեռավորությամբ՝ տարածությամբ, և քնարական հերոսի հոգեկան տվայտանքն ու տանջալի ապրումները այդ֊ պիսի բաժանումից էին ծնվում, ապա «Նահանջ հրգով»-ում րաժանումը տեղի է ունենում անհավատարմության հողի վրա։ Դա Հոգևոր բաժանում է և կատարվում է բնդմիշտ։

Հոգևոր բաժանման առիթով սիրո հետ բռնված զրույթը դառնում է բանաստեղծի բարոյական, հասարակական, մարդկային ըմթռնումների գեղարվեստական արտահայտություն։

> Ես դիտեի հաստաքա, Ես դիտեի վաղո՜ւց։ Գա դիտեի՝ հույհիսկ թս ծենդի՜ց առաջ,

On anywarid the k abush' '44m'u:

Հավատացյալն եմ ես մշտայցելու սիրո, Եվ օրերի օրը հասա՜վ, — Եկա՜ր։ Այսպես ոչ սովորական մի օր քնարական հերոսը գտել է իր սերը, հավատավոր է եղել այդ սերը, ինչպես «Ամեն»-ը խորունկ հավատացյալի համար։ Սիրած կնոջ մեջ շատ բան իդեալականացվել է։ Բանաստեղծն ինքն է եղել արարողն այն գեղեցկության, որին տվել է իր սերը, իսկ սերն էլ իր հերթին 
դարձել է իսկական կախարդանք։ Բռնկվող սիրո զգացումը իրեն 
է ենթարկել բանաստեղծի միտքը և ստիպել նրան սիրած կնոջ 
իրական կերպարի մեջ տեսնել ուրիշների կողմից չնկատվող 
առաջինություններ, որոնք հաստատել են իդեալի ու իրականի 
նույնությունը.

Թե մինչև իսկ կայիր դու ինձնից առաջ՝
Ես ջեզ միանգամայն նորի՛ց ստեղծեցի,
Քեզ տվեցի եռ՛ր կերպ՝
Ըստ իմ սիրո։
Ու երբ ջաշված մի կողմ՝
Քեզ նայեցի հեռվից,
Սառած իմ աչջերը միանգամից գարձան
Անշեջ հիացմունջի կրակարան երկու։
Ո՞վ չի որանչանում իր իսկ ստեղծածով...

Սկզբում սիրո երևակայության ստեղծած կերպարը և իրականը միաձույլ են եղել կամ այդպես թվացել է («Դու կին էիր, բայց և աղջիկ և թույր»).

> A. Նիրհեցի (գուցծ և ջևեցի՞) Քա այգ գեղեցկության ստվերի տակ՝ Բոլոր կասկածներս արձակուրգի ճաժփած... (III, 161)

Բայց կատարվել է անսպասելին՝ կասկածվել է սերը, որոչակի է դարձել հակասությունը, երը հոդևոր մերձեցում տեղի չի ունեցել, և քնարական հերոսի համար պարզվել է, որ ինքը խարված է եղել, որ իր սիրածը բոլորովին էլ այնպիսին չէ, որպիսին պատկերացրել է՝ ապավինելով հավատին.

> ...Քո երգեցիկ քայլից Իմ ականջի համար Աեգուլ դղրգացող այո քաղաքի Գժոխային աղմուկն ու ժխորե էր լռում։

— Նվագդ իճչո՞ւ լռե**ց,** Իմ երգեհո՜ն...

...Սերև իմ գեղեցիկ էր քնաժ մանկան հմաև, Որ ժպտում է նաև՝ հրազի մեջ։

— Ինչո՞ւ արβնացրիր՝

(III, 168—164)

Հերոսը ողբերգություն է ապրում, բայց ոչ այն պատճառով, որ սիրած կինը անհավատարիմ է գտնվել, այլ այն, որ իր պատկերացումները սուտ են դուրս եկել, գեղեցիկի իր երազանքը փշրվել է։ Սիրո մեջ բանաստեղծը դրել է իր հասարակական իդեալները, լավի, գեղեցկի իր ըմբռնումները՝

> Սերծ ինձ համար կյանքում այն կնիքն է հղել, Որ միշտ դրոշմում են ոսկու վրա։ Եթե կյանքս զուրկ է այդ կնիքից սիրո՝ Եվ սեփակա՜ծ աչքիս կեղծ է Թվում ոսկիս... (III, 193)

Ուստի սիրո մեջ խարված լինելը՝ նրա համար նույնն է, Թե իր այդ ըմբռնումներն են սխալ։ Այս դեպքում կամ հարկ կլիներ իդեալը վերակառուցել ըստ իրականուԹյան, այսինքն համակերպվել, կամ վրա պիտի հասներ հիասԹափուԹյունը։ Գ. Սևակի հերոսը, որի համար սերը երբեք տոնօրյա հագուստ չի եղել, իդեալը չի վերափոխում, այլ չսպասելով սիրած կնոջ «ապստամբ խոսքին և ակնարկին անգամ», ազատում է նրան, իսկ ինքը խոր հիասԹափուԹյուն է ապրում։

Կորցնելով այդ միակին, նրա ձեռքերը դառնում են «խեղճ գործաղուրկ», ներսը «հացադուլ է հայտարարում», «ու սիրադուլ՝ սիրտը»։ Բայց կորստի մեծությունը չի չափվում սոսկ միակը լինելու հանգամանքով։ Սիրածի վերադարձը ուրիշ դեպքում քնարական հերոսին կարող էր մոռացնել տալ վիշտը։ Այստեղ վերադարձի կամուրջները այրված են, վերադարձի մասին խոսք լինել չի կարող։ Պոեմի հերոսի համար անկշռելի ծանրություն է այդ կորուստը, անվերադարձնելի կորուստ, որովհետև դա հավատի կորուստ է, և նա պատրաստ է նույնիսկ սեր վաճառել, միայն Թե տան հավատ. Միայն Բե կասկածը չփոսանա իմ մեջ, Ինչպես տաք երկաԲը` շեղջի մեջ ձյան, Ինչպես պտուղի մեջ` իր իսկ ծնած ճիճուն, Միայն Բե այլևս չմտածեմ, Որ շուրթերը նաև համբույրով են ստում (Խոսքով ստելն ասես քիչ էր, տե՜ր իմ աստված)։

Մեկ անգամ արդեն խախտված հավատը այլևս չի խորանում, որջան էլ քաղցր լինեն սիրո հիշողությունները, որքան էլ խելքի դեմ ապստամբի սիրտը։ Արդարացում չի ընդունում քնարական հերոսը, քանի որ իր կորուստը շատ է մեծ։ Բացատրության կարիք էլ չի զգացվում, դա էլ կեղծ կլինի, որովհետև՝ քնարական հերոսը չվիրավորելու համար իր սիրույն պիտի ծածկի լռությունը կոկված-սոկված խոսքերի տակ և՝

> Միշտ խորհելով նույնը՝ պիտի չասեմ նաև, Ինչպես չես ազատվի ո՛չ Թե միայն փեշից, Այլ ջո մաշկի՛ց նաև, Որի վրա Իմ մատներն են Թողել իրենց դաչվածքը խոր, Որ չպիտի չնչվի մոռացումից անդամ... (III, 172)

Իսկ երբ Հավատը չի խորանում, ի վերջո եղածն էլ պիտի չքանա։ Եվ Հավատի կորստից էլ սկիզբ է առնում բանաստեղծի տառապանքը.

> ԹԵ իմ տառապանքից ես արձաններ շինեմ՝ Դու կարող ես իսկույն մի կռատուն դառնալ... Սակայն կուռը են կերտում լոկ հավատի՛ց դրդված Եվ հավատի՛ համար, Ու ԹԵ տառապում Եմ՝ Ա՜յդ պատհառով։
> (111, 183)

Դառն հիասթափությունը, խորտակված հրազանքն ու սերը չեն խլում, սակայն, բանաստեղծից նրա կենսասիրությունը. ժպիտը փոխվում է քմծիծաղի, սերը՝ հիշողության, որ տևելու է այնքան, ինչքան ինքը կյանքը, և բանաստեղծը նահանջում է, նահանջում է նորից սկսելու համար։ Բայց այս սկիզբն ուրիշ է լինելու, որովհետև՝ «ամեն նոր սեր իր օրենքն ունի» և, որ ավելի կարևոր է, այժմ ԹերԹելով իր անկատար սիրո էջերը՝

> Շա՜տ բան անգիր գիտեմ— որպես ազոքը, Շա՜տ բան սուտ եմ գտնում— եղել եմ կույր, Շա՜տ բան հասկանում եմ ես նո՞ր միայն, Շա՜տ բանի մեջ հիմա նո՞ր իմաստ եմ դնում... (111, 166)

Նահանջի ձանապարհը անցնում է մաքի ու պգացմունքի հակամարտությունների միջով և թվում է, թե անհնար է հաշտեցնել սրտի ձայնն ու բանականության ձայնը։ Սիրտը, այդ անուղղելին, ամեն անգամ «ապստամբում է գլխի ու կամքի դեմ», հավաքել է ուզում «սիր» տեղեկանքներ», «հավատի չեղպես»՝

Ու հա խեզգելո՞ւ պես քա ձեռքերն եժ տեղժում...

իսկ միտրը, գլուխը իրհնն է ասում.

0ս աջխարհ հմ հկել, Որ... ամենքի՞ն Ներեմ, Բալց ո՛լ երբեք Նրան, ում սիրում հմ։ (III, 168)

Միտքը, բանականությունը կարող են քնարական հերոսին րուժել պատրանքներից, բայց ոչ տառապանքներից։ Ինքնասիրությունն ու հպարտությունն էլ ոչինչ անել չեն կարող, որովհետև՝

> Ինքս ինձնից դաղանի՝ Քեղ եմ դարձյալ սիրում... (111, 192)

Հոգեկան այս ծանր վիճակը ներկայացվում է տարբեր կողմերից, նույն հարցին տրվում են տարբեր պատասխաններ, մի պատասխանը լրացվում է մյուսով, և մենք կանգնում ենք ոչ Թե մեկ կամ երկու, այլ բազմաԹիվ ամենահնարավոր լուծումների ու պատասխանների առջև։ Իսկ բանաստեղծին, որ մեծ սիրո և կործանվող հավատի բախումից ողբերգություն է ապրում, այլ բան չի մնում անելու, քան տառապելով սպասել այնքան ժամանակ, մինչև՝

> Տառապանքի տապից աչքերս էլ չե՞ն քրանի, Եվ չի՛ կազա ժպիտն իմ շուրβերի վրա՝ Դեմքըս վերաժելով ժուռ հայելու...

Եվ ինձ չսիրելուդ, ինձնից հեռանալուդ Հանկարծահաս գյուտին ես կնայեմ այնժամ, Բնչպես որ նայում ենք արդ վառոգի գյուտին.

> —Ահավոր էր՝ հրեկ, Սովորական՝ այսօր... (111, 194—195)

*Իսկ մինչ այդ*՝

Thibble his bir te ...

Ու կմեկնեմ հետու, Ու կմեկնեմ անդարձ, Ու կնստեմ մարդկանց սրաերին մոտ, Որ տաջանամ մի ջիչ երանց բարությունից, Օվ տաջանան մի ջիչ երանջ իմ բարկ սիրուգ... (III, 196)

Մեծ ցավ, անսահման թախիծ կա այս անդարձ մեկնումի մեջ։ Բայց Գ. Սևակը չի դառնում իր սիրո ու ցավի տխուր ոզբերգուն։

Միևնույն հոգեվիճակը արտահայտելու համար բանաստեղծը կարծեք տարրալուծում է նրա բոլոր բաղադրիչ մասերը, նույն հոգեվիճակից ծնունդ առնող բազմակի ապրումները, և վերա-նալով, բարձրանալով ինքն իրենից, իր անձից, նա իր սիրո տված տառապանքին, ցավին նայում է նաև հեռվից, որտեղից մանրամասները չեն երևում, բայց երևում է սերն ամբողջու-Թյամբ՝ հակասական զգացմունքների ներդաշնակ գեղեցկու-Թյամբ, և հենց այստեղ է, որ ամբողջ ուժով հնչում է օվսան-նան.

--- Օրհելալ եղիր այեպես, **ինչպես կայից**։ Քնկուղ ինձնից հետո՞ւ, Ո՛լ ինձ համար...

—Հավետ օրքնյալ լիծի ցո անունը, Որ քնչում է մերթ «Կին» ու մերթ էլ «Սեր»...

—Հավետ օրքեյալ լինի ցո ժպիտը՝ Հայտարարը սիրո և խնդության…

— Հավետ օրհեչալ լինեն թո կողերը, Որոնց կյանց են ծնում տար հպվելուց, Ինչպես որ շփվելուց ծնվում է հուր...

—Հավետ օրքնյալ լինի հաև հեռացումգ, Որ իրրև հոր դալուստ կարձադանջի հեռվում...

—ՕրՀնյալ լինի նաև տված տառապան**ջ**դ, Որից ոչ Թե մեռնում, այլ ծնվում են կրկին...

--- Օրհեյալ լինի նաև իմ մեկեումը, Իմ այս նահանջումը, Որ նահանջ է... երպով։

(III, 197—198)

Նահանջող բանաստեղծի շուրթերին ոչ թե ատելության երգըն է, որ հնչել է հաճախ պոեզիայում՝ սիրուց մերժված լինելու կամ բաժանվելու առիթով, այլ սիրո ու օրհնության։ Պ. Սևակի սիրերգության մեջ, ընդհանրապես, ատելության, անեծքի որևէ նվագ չկա։ Մերժելով պատրանքների հտևից տանող սերը, ցուցադրելով սիրո անմարմին երազանքներով արբենալու վտանգավորությունը, որը «Նահանջ երգով» պոեմում հասցնում է հավատի կորստյան, ինչից և սկսվում է քնարական հերոսի տառապանքը,— Պ. Սևակը փառաբանում է երկկողմանի մաջուր, անհաշվենկատ, ոչ ստիպողական սերը, որը երաշխիք է ընդհանրապես մարդկային հարաբերություններում ոչ հարկադրական-ստիպողական կապերի համար։

Սիրային շարքերի («Նույն ճամփով», «Նույն հասցեով», Նաև «Նորից չեն սիրում, սիրում են կրկին») շատ բանաստեղծությունների և «Երգ երգոց» պոեմի բովանդակությանը հետեվելիս, դժվար չէ նկատել, որ բանաստեղծի պիռը տվայտանքների ու տառապանքների, մտորումների ու հուզումների, հոգեկան ծանր ապրումների հիմնական պատճառը սիրո բաժանվածությունն է, ավելի ճիջտ՝ «ունենալով իսկ չունենալու» հոգեվիճակը։ Բանաստեղծի սերը փոխադարձ է, մերժված ու ան-Հույս չէ, բայց հրջանիկ էլ չէ (անխառն հրջանկություն հրկրի վրա չկա), նրա սիրելին կա և չկա, իրենն է, բայց իր մոտ չէ, իր միակն է, բալց Հեռու է իրենից։ Բանաստեղծի սերը կարոտ է և ինչ-որ տեղ ճակատագրական է ու ողբերգական։ Եվ Հենց այստեղ է, որ բանաստեղծի սերը դուրս գալով գուտ սիրայինի, նաշի ու նեշի Հարաբերությունից ու շրջանակներից, ձեռջ է բեշ րում ավելի ընդհանրական նշանակություն, և կինը, սիրածը, որին բանաստեղծը սիրերգության մեջ Համարում է իր տառապանքի պատճառը, հաճախ է ըստ էության վճարում ուրիշի մեղջերի Համար։ Սիրո բաժանվածությունից տառապելը շատ *Հաճախ դառնում է ընդհանրապես* սի**բելի, թանկագին, անփո**ـ խաrինելի, միակ *բանից բաժանված, անջատ, հեռու ապրելու* տառապանը, Իսկ մարդու Համար միակ ու Թանկագին կարող է լինել ոչ միայն սերը, այլև որդին, ոչ միայն մայրը, այլև հարագատության ուրիշ հրևուլթնհր, Եվ այստեղ գուգորդաբար վերհիշում ես «Մարդը ափի մեջ» շարքի «Սարսռում եմ» բանաստեղծությունը.

> Umpupand bil Հայվող-հայվող քո հպոտիը Ու պաղ քաժուը, Եվ ա՛յն մաբից Ph կարող հմ ջեզ կորթընհլ։

Դողդողում հմ Որդո՜ա վրա, bվ քո սիրո՞, <sup>Բախտի</sup> վրա իմ տարադիր ժողովրդի. **Իփրրտում հմ** Սրտի՞ հման... (1, 386) .

-Սիրո, որդու, ժողովրդի ճակատագրի վրա այսպես **սարսռա**֊ ցող բանաստեղծի կարոտը անչափելի կլիներ, եթեե նրան վի-**Հ**ակվել էր սիրուց, որդուց, հայրենիքից բաժան ու հեռու ապրել։ Սիրո բաժանվածությունից, ունենալով իսկ չունենալուց այդպես և ջառունակ կարող էր տառապել նա, ում ժողովուրդը

նույնպես բաժանված է։ Ահա «Անջատում» բանաստեղծությունը, որ սիրո բաժանվածության պատճառած ցավի ամենախիտ արտահայտություններից է.

> «Անչատվա՞ծ է»։ Այս բառն ինձ գտրձըրել կշեռը Եվ ուզում է իր ճիշտ քաշն իմանալ։ Սակայե Եմ խեղճ Թվարույթին այդքան Թվեր չկա՞ն...

Ո՞ւր ես։ Ի՞նչ ես անում։ Անջատվա՛ծ ենք։ Մագնիսական դա՛շտ կա։ Անջատվա՛ծ ենք։ Ենձորն էլ են քամում—հյունը հանում միջից։ Այդպես էլ ժենք ահա... անջատվա՛ծ ենք։

Ֆուտրոլասեր լեմ ես։ Բայց ալջերիս գիմաց Ինչ-որ մի գեղակ է անվերջ կազում-իազում։ Խենքանում են այսպե՞ս։ Գնգակն ի՞նչ գործ ունի Ի՞նձ Տետ, լռուքյա՜ն Տետ և մեր անջատմա՜ն հետ...

0վ այս ոեր կոչվածը գուցե սեր չէ բեավ, Այլ շչակի ձայն է, կայարանի ազմուկ, (1, 398)

Այս բանաստեղծության մեջ ոչ միայն սիրո անջատվածության ցավ կա, այլև Հակասություններով լի մեր դարաշրջանին Հատուկ՝ ամեն ինչ անջատելու, բաժանելու երևույթներից ու ձգտումից ծնունդ առած ցավ ու տագնապ.

> . Տեսնես Թե աշխարհում կա՝ դեթ մի կենտ լեղու, Ու չունենա իր մեջ այս «անջատվել» բայը։ Թե կա՝ ես փոխում եմ աղգությո՜ւնս։ (1, 299)

9. Սևակի սիրերդության մեջ նոր որակ էր «Նորից չեն սիրում, սիրում են կրկին» շարքը, որ հիմնականում գրվել է
1963—64 թթ. ու տպագրվել է «Եղիցի լույս» գրքում։ Այստեղ
բանաստեղծի սերը նոր խորություններ է գրավել, հասել հոգու
«Խռքային» այն դրություններին, որոնք դեռևս չեն «մկրտվել
բառերով» ու «անուն չունեն», և ավելի ու ավելի է լայնացել ու
իր մեջ առել սերը՝ մարդկային հոգում, կյանքում եղած գեղեցիկի, մաքուրի, նվիրականի, անփոխարինելիի հանդեպ։ Սկըս-

վելով «բնորդից» սերը ծավալվում ու խոր**ջ է տ**ալիս, **դառնա**֊ -

> P'bz twd t, an gar Pbywdbhe obg hazard ha coa'bb has Ar th'a swuhwbard, An ebywdbhe ch'deas tha dhwib, Uit bwh...

Նաև միավո՞ր է պետք։ Միավո՞ր է պետք՝ Երջանկություհից կամ թուլություհից մշտապես ծեվող Գլխապտույտի զևրո՞յի համար Ջերոյանման մեր որտի՛ համար Եվ զերոյացող ա՜յև կյանքի համար, Որ իեքե իրեն է ճարմանդած պահում։

Միավո՜ր է պետը։ Միավո՜ր է պետը Այն հոկայական զերոյի համար, Որ... երկրագունդն է դժում պաույտով... (II, 168)

Թանաստեղծին հասկանալի չէ «վաղնջական սկեպտիկոսի»՝ թամու բարբառը, որ թվաբանական հաշիվներ է անում սիրո վրա («1 × 1 հավասար է 1 և ոչ թե 2») ու «փնթփնթում է՝ «ամեն ինչ կանցնի»։ Նա շարունակում է հավատալ կյանքն իմաստենացնող, նորոգոզ ու վերափոխող զգացմունքի հավերժությանը, թեև անհատ սիրողների կենդանության օրոք իսկ նրանց սերը կարող է դառնալ լեգենդ։ Պ. Սևակը սիրո հարատեռւթյունը բնկալում է «նորից»-ի և «կրկին»-ի ամենանուրը տարբերակումով։ Նույնիսկ սիրառատ հոգին նուրց չի սիւում (յուրաքանավ։ Նույնիսկ սիրառատ հոգին նուրց չի սիւում (յուրաքանավ։ Նուր նոր սիրո հետ կրկնվում է ապրումների, հոգեվիճականի տարուբերումների բազմազանությունը, բայց դա նույնական կրկնություն չէ։

Պատկերելով անհատական սիրո վախճանի անխուսափելիությունը, Պ. Սևակը վերածնում է սերը իբրև կյանքի լիարժեքության խորհուրդ, որ վաղնջական ժամանակները կապում է այ-«օրվա ու ապագայի հետ։ Սիրո հավիտենության հաստատումներից է «Ճամփորդություն դեպի ետ» բանաստեղծությունը, ուր անհատական սիրո ամենօրյա նորացումը դիտվում է իբրև կյանքի հավերժության գործոն։ Նորածանոթ սերը բանաստեղծին հասցնում է վաղնջական այն ժամանակները, երբ կրակի ստվերը քարանձավի պատին է նկարում ու արտացոլում մարդկային հոգու տենչանքներն ու թրթիռները, որոնցից ծնունդ էին առնում դիցեր ու աստվածներ։ Բանաստեղծի սիրո մեջ էլ առասպելներ են ձմեռում ու ասքեր նիրհում.

> Որ մեր ամեն մի հպումից Արβնանում են հանգստացած, Գրանից էլ հին աշխարհն է միշտ նորանում Ցուրաքանչյուր նո՜ր սիրո հետ՝ Մե՜ր սիրո հետ։

(11, 165)

Հինավուրց ու վաղնջական սիրո կենդանացում է տեսնում բանաստեղծը ոչ միայն իր սիրո «խլիրտի ու խայտանքի», սարսուռների, «իրարատենչ մարմիների փոխադարձ ձարակման» մեջ, այլև սիրած աղջկա վարանքի, «ամաչկոտ շարժուձևի» մեջ և ուզում է սերը հավասարվի ամենահաղթ մտերմության, որ թույլ տա «իրար ձեռքից բռնած»

> 5 տ ճամփորդենը՝ հերիաքի պես՝ դեպի այնտեղ Որտեղ էինք մի 40 կամ... 4000 տարի առաջ, Եվ այնտեղից նո՛ր սկսենք Ճանապարհը մեր նո՛ր սիրո. Վերադառնանը մենը... դեպի մեղ, Մենք... դեպի մեպ։

ԵԹԵ «Ճամփորդություն դեպի հա» բանաստեղծության մեջ քնարական Հերոսուհին նորածանոթ սերն է, որ իր սկիզբն է առնում վաղնջական ժամանակներից, ապա «Փրկարար թվաբանության» մեջ բանաստեղծը սիրո Հավերժության նույն գադափարը վերարծարծում է դիմելով «Նախկին սիրածին», դի-

մելով ոչ Թե «ետ ճամփորդելու», այլ առաջ նայելու Հորդորով։

Հիշի՛ր, որ դու չե՛ս վերջանում, Որ դու պիտի վերսկսվես Թեկուզ վա՛ղը։ Բայց և Տիշի՛ր, որ սկսվել ԲԽավ էլ չի նշանակում փոխել Հավատ, Ինչպես նաև ուրացում չէ մոռացումը։ Ուստի և մեր անջատումն էլ վերջնական չէ, Այլ անցողիկ. Մե՛կ էլ տեսար, դարե՛ր Հետո, Մենգ վերստին հանդիպեցինգ՝ Այս լճակի Կամ այն առվի ափին կանաչ, Ուր ժառերը պիտի պակեն, Պիտի կրկին կապեն կոճակ... (II, 198)

Քայց միշտ չէ, որ բանաստեղծին տեսանելի պարզությամբ է երևում սիրո ճանապարհը, այդ պատճառով էլ նա հաճախ տանջվում է մի «հասարակ» ու «ոչ մեծ» բանից՝ պարզ տեսնելու ցանկությունից և պատրաստ է իր բովանդակ կյանքն ու հարստությունը տալ, միայն թե լցվի աստվածային այդ կարոզությամբ («Հասարակ պահանջ»)։ Եթե կյանքում հազար ու մի հարցականների պատճառով դժվար է պարզ տեսնել այն «բանուկ ճանապարհը, որով քայլում ենք բոլորս», ապա բանաստեղծը ուզում է պարզ տեսնել գոնե իրենց սիրո ճանապարհը.

> Ո՞ւր ենք գնում։ Ո՞ւր կհասնենք։ Արժե՞ գնալ։

(II, 186)

Այս Հարցումների պատասխանի փոխարեն երկնի կապույտ պատռվածքից Հնչում են ծտերի «ի՞նչ… ի՞նչ» զարմացական ձիչը և լորերի ժխտական «չէ՛… չէ՛»-ն, և բանաստեղծը չգիտի՝ նրանցից որին լսի ու դիմում է իր սերելիին՝ որոշակի պատասխան ստանալու Հույսով։

> ի՞նձ չես խղճում՝ խղճա նրա՞նց. Պատասխանի՞ր... (II, 186)

իրը էլ եարառարևար չի լովուղ, թվ քասւ**եlար** շթր**ն** ա1<del>մ տ</del>աշթևիր էլ եարառարհար չի քովսւղ է՝ Եք,

> Ասես մեկի հետաքրքիր ձեռքը հիմա Այս վիթխարի լռություն<mark>ն է թաքուն կործել</mark>

Կյանթի վրա և աշխարհի՝ Մեծ օդահահ ղանգի՞ նմահ. Կամենում է կարձես փորձել, Թե վիթիարի այս օդահան ղանգի ներքս Մեր սիրտն ինչքա՞ն կդիմահա, Ե՞րը կճայթի...

(II, 167)

Կյանքի ու սիրո ճանապարհների անպատասխան հարցումները, ծանրացող լռությունը բանաստեղծին կարող են վհատեցնել, մոռացնել տալ «վայելքների օրենքները», բայց չեն կարող խլել նրանից սերը, առավել ևս՝ նրա համար սերը դարձնել շրջանառու սովորություն կամ կյանքի սերը վերածել ու հավասարեցնել էժան սիրո ԹեԹև կյանքի հանդեպ։

Պ. Սևակի սիրերգության մեջ նույնիսկ հրապուրանքը թեթև աւ հարթ չի («Անսպասելի փոթորիկ»)։ Բայց այդքան բարձր գին տալով պատահական, անսպասելի փոթորկին, քնարական հերոսը միաժամանակ չի գոհանում եղածով, փոքրով։ Բանաստեղծը սիրո իսկական երջանկության փոխարեն չի կարող բավարարվել այն մտքով, թե՝ թեկուզ հեռու են ապրում իրարից, բայց սիրում են իրար, ոչնչի կամ քչի մեջ ամեն ինչը տեղափորհում այլևս գոհ չէ նաւ Եվ կարծում է, որ մարդը ծնվել է երջանկության, լիարյուն ապրելու համար, ուստի և «մեր գովարնկունը այդպիսի գոհություն չի հանդուրժում»։ Բանաստեղ ծը ձգտում է սեր-միաձուլման և չի կամենում, որ պատրանքի ձանող իր մեծ ըղձանքը «փոխվի պատրանքի Եվ հետո, ծվատ, կախվի աշխարհի կեռերից փշոտ», ուստի և չի կարող միստիկ

Սեփական իղձը, դավանանի պես, Գաժել չորս ժեխով, Սեփական ցավին Չորստապակ ժեղըր բսել ու կլլել՝ Տհան, բայց թուժիչ դեղահատի պես, Սեփական ժարից Կարել ուղղանկյուն ժի բառակուտի Ու վրան գրել սեփական արյաժը. «Եղա՞ ծն էլ չատ է», Գրել ու ժեխել սեփական ափին, Եվ աժեն վայրկյան ընթերցել ծաժուկ՝

**զ.** Սևակը տիրապետում է ապրումները դրոշմելու բարդ արվեստին։ Նրա բանաստեղծություններից շատերը կառուցված են միտը-զգացմունքի աստիճանական զարգացման վրա կամ միմյանը հակադիր զգացմունքների ու մտքերի պայքարի վրա, որոնը շնորհիվ էլ ծնվում է քնարական ապրումը։ Հույգը, քնարական ապրումը հրբ նհրդաշնակվում է քնարական հերոսի մարդկային գիտակրական ձգտումներին, մենք տեսնում ենք, զգում հնք նրա Հոգևոր բարձր վերելքը։ Այդպիսին է նա Հատկապես սիրո Հանդիպումի պահերին։ Բայց բանաստեղծի սիրո շաբաթները միայն կիրակիով չեն ներկված։ Մենք ավելի շատ ականատես ենք Հոգեկան այն վիճակներին, որոնք բնորոշվում *են* սպասում, անջատում, բաժանում *բառերով։ Իսկ սրանցից* յուրաքանչյուրը ունի իր բազմաքիվ հրանգները։ Պ. Սևակի սիրհրգության մեջ սիրո այս բաժանվածությունից ու սպասումից ծնվող զգադմունջների, մտջերի, ապրումների զարգա<u>դ</u>ման կողջին տեսնում ենք Հոդեկան այն վիճակի բացահայտումը, որ մի դեպքում բանականության ու զգացմունքի պայքար է, մի այլ դեպքում՝ հակադիր զգալմունջների կամ հակադիր մտքերի, սկզրունքների պայքար.

> Պարտականության ու որըս միջե Այգ ես եմ տնկված՝ Ուղեփակոցի գերտնի նման։ (11, 142)

Պարտականության «Չի կարելի»-ն, «Ոչ»-ը, «Չէ»-ն կաշկանդում են արարչագործության ուժը, պատնեշ քաշում գեղեցիկի ու գեղեցիկի ձգտման միջև, և քնարական հերոսը ուղեփակոցի գերանի նման ճոճվում է «ոչ»-ի ու «այո»-ի արանքում։ Իսկ այդպես անհնարին է սիրել։ Եվ նա վրդովմունքով առաջարկում է կամ իրեն դարձնել օրենոգրքի «Չի կարելի»-ն, «Ոչ»-ը, «Չէ»-ն կամ՝

> —Առե՛ց ձեռջերս, խնդրեմ, կարեցե՛ջ, Որովհետև ես, ահա՛, անկված եմ Պարտականության ու սիրս միջև՝ Ուղեփակոցի դերանի նման, Եվ որովհետև ես այսուհետև Կարիջը չունեմ իմ այս ձեռջերի, Եթե հա՛ չկա,

And the outsubuly about the monding

Այսպես չե՛ն սիրում։ Այսպես... մեռնում են մի դանդաղությամբ, Որով փաում են հին նավակները ժովախորշերում... (II, 142—148)

Պ. Սևակի սիրձրգության պատկերների ու Հաժեժատություն. ների միջից հառնում են մեր ժամանակի կյանքի լարված եռուղեռը, բարդ Հակասությունները, լսվում է դարաշրջանի տրոփը, հրևում են այնպիսի «մանրուքներ», որոնք քիչ բան չեն ասում «դարի գաղտնիքների» մասին։ Բայց դարի ոգու արտահայտու-#յունը դրանով չի սահմանափակվում։ Պ. Սևակը XX դարի երկրորդ կեսի բանաստեղծն է, այն դարակեսի, երբ «անջատում» րառը ռարձել է դարաշրջանի էական գործոններից. անջատում, րաժանում են անբաժանելին՝ ատոմը, բաժանում ու թափանցում են մինչև այժմ անիմանալի մնացածի խորքը, մարդկային միտքը հետազոտում, իմանալ ու ձանալել է ուզում այն ամենը, ինչ պահված է բնության երևույթների, երկրի ու երկնքի, նյու*թի ընդերջննրում։ Հետագոտելու, տարրալուծելու ու վերլուծե*լու Հենց այդ ոգին բանաստեղծին մղում է խորամուխ լինել և Թափանցել մարդկային ներաշխարհի անիմանալի երևույԹների մեջ, անջատել-տարրալուծել սիրուց ծնված բազմազան զգացումները։ Պարույր Սևակին չեն բավարարում սեռ, կառոտ և նման այլ գոյությունների ընդհանուր, խառնաշփոթ հասկացություններն ու ըմբռնումները։ Նա ուզում է քիմիկոսի նման տարրալու» ել դրանք, իմանալու՝ Թե ինչ մասնիկներից են կազմված այդ անրաժանելի թվացող միավորները։ Նա, որ ձգտում էր (ինչպես երեխան է ուզում իր խաղալիքը ջարդել ու քանդել) դիա-Հերձել սուտը, տեսնելու համար, Թե ինչից ու ինչպես Է պատրաստված, այժմ բանաստեղծորեն տարրալուծում է «ամենահասարակ» հրևուլԹները՝ սերը, կարոտը, տառապանքը, սպասումը, յուրագանչյուր միավորի մեջ նոր միավոր-մասնիկների աշխարհ հայտնագործում։ Պ. Սևակը ցույց է տալիս, որ այսե արհագարբնի դիտ նսևրբևին յունածարշյունն ինավարուդ րարդ աշխարհ է, կազմված անվերջանալի բազմաթիվ մասնիկզգացումներից։

«Նորիը չեն սիրում, սիրում են կրկին» շարքը սկսվում է Հենց սիրո տարրալուծմամբ, որի շնորհիվ հայտնաբերվում են մարդկային մեծագույն զգացմունքի բաղադրիչ բազմաթիվ միավոր զգացումները, Բանաստեղծը նախ «անհայտ-չքարտեղագրված ճամփաներով» եկող մեծ սեր-միավորը տրոհում է երկու մասի և հետո տարրալուծում այդ մասերից յուրաքանչյուրը առանձին-առանձին։

> Հոլանդացիք ծովի՛ց, ամենազո՞ր ծովից Հող են հափշտակում, Խլում պատա՜ռ-պատա՜ռ, նշխա՜ր-նշխա՜ր, —Սերն է,

Երբ վիβխարի նավը մոտենում է դանդաղ Նավարկելի դետի ցածըր կամուրջներին, Սրանք Թևերն իրենց վեր են տնկում, Իսկույն անձնատուր են լինում կարժես։ —Սերն է,

(II, 126)

Սա առաջին մասի՝ կյանքի սիրո, կյանքից պատառ-պատառ ապրելու իրավունք նվաճելու տենչի տարրալուծումն է, որին հետևում է սիրո տրոհում-մասնատումը բազմավան զգացումների ու հոգեվիճակների.

Հետրդ զրուցողին պատասխան ես տալիս՝
Խելոբ, կարգին-սարքին մեքենայի Նման,
Մինչդեռ մտքով, տնվե՞րջ, նրա՛ 4ետ ես խոսում;
Ով հեռու է քեզնից,
Լոկ անունն է քեզ մոտ,
Իրրև մի անձնագիր, որ... չի կնքված։
--Սերն է։

Քներակիդ զարկը կաթոցքի է նման, Ա՛լն կաթոցքի, որ (Ճի՛շտ) քար է ծակում։ Անքնությունն անվերջ հյուսում է ցանց մի խիտ, Որով ձո՛ւկ չեն որսում, Խեղդում են մա՛րդ։ —Սերն է,

(II, 126—127)

Ծարջի յուրաքանչյուր բանաստեղծության մեջ մենք Հանգիպում ենք մեծ սիրո ու նրանից ծնված տառապանքի մասնիկներին, Հոդեվիձակների, զգացումների այն բազմազանությանը, որից կազմված է սիրո աշխարհը, Bu quest to them to destructional weapone of spoken-

from some winty but encyth:

# 62 F:

Recommended Sully, withous sully

Reg 68 Engler-Sunl;

by out manyon - aproport, proposition before - Extraps:

\_ 2147 F:

file my some to they broke beautiful brokens

2/4p + ...

Ես իմ միի՞ն-միի՞ն կարոտն այնպե՛ս գիտեմ, Ինչպես կույրը գիտի բնակարանն իր հին...

Իմ իսկ շարժումները ես չեմ տեսնում, Իրերն իրենց տեսքը Թաքցընում են ինձնեց, Բայց անսխալ արդեն և անսալԹաք Ես շարժվում եմ այնտեղ, Ապրում այնտեղ, Գուցե այն ինքնալար ժամացույցի նման, Որի սլաքները պոկելուց էլ հետո Աշխատում է դարձյալ՝ ցույց չտալով Այլևըս ո՛չ րոպե, և ո՛չ էլ ժամ...

Կարոտի պահն է սա, հրբ բանաստեղծը ինքն իրենից ու իր շրջապատից անջատվելով, ժամ ու ժամանակ չզգալով շարժվում և ապրում է հեռու-հեռուներում, նրա մոտ, ով իր այդ հոգեվիճակի սկզբնապատճառն է եղել։

> Ու Հոշվելով մβան և մենակության միջև՝ Ես կարոտե եմ ուզում տարրալուծել Քիմիկոսի նման, որ Հասկանամ Բեությունը նրա և խորՀուրդը խորիեւ (II, 140)

Իսկ ի՞նչն է «կարոտ հորջորջված այս Քա**նց**ապարտի» խորին խոր**քուրդը, ինչի՞ց է բաղագրված** նա.

> Թեպետ կույր չեմ բևավ, Սակայն շուրջս նայում Ու չեմ տեսնում ոչի՞նչ, Որովհետև

Հաճախ մեր աչթերը ջոկվո՞ւմ-պոկվո՞ւմ մեզնից Ու գնալո՞վ գնում և հասնում են այնտե՞ղ, Որտեղից մենք հիմա շա՞տ ենք հեռու, Անկարելի՞ հեռու, Անհնարի՞ն հեռու

(II, 141)

Բանաստեղծի էությունը կարոտի պահին կարծես անջատ-Վում-պոկվում է իրենից և փախստական դարձած առաջ է վա-Հյում, Մենք ինքներըս վազում մեր հետևից Ու չե՜նք կարողանում ինքներըս մեզ հասնել։ Ու չե՜նք կարողանում ինքներըս մեզ հասնել... (II, 141)

Իսկ այսպես կարելի է կարոտել և՛ սիրելուն, և՛ մայր հողին ու ծննդավայրին, և՛ քաղցր հիշողություններով լեցուն անցած օրերը, այն ամենին, ինչ թանկ է ու նվիրական, բայց բաժան է քեզնից ու հեռու՝ անասելի, անլսելի, անորսալի, աններելի, անկարելի ու անհնարին հեռու։ Կարոտի այդ նախապատճառներից շատերին բանաստեղծը— մարդը չի կարող վերադառնալ, բայց առանց մյուսների ապրելը՝ աններելի է, անկարելի ու անհնարին։ Եվ ձգողական ուժի իր «նոր սահմանում»-ի մեջ բանաստեղծը «սիրո կապանքի ու տառապանքի» հարցերին պատանանում չի կանգնում «ահավոր խոսքի ահավոր կմախքի» առջն.

— «Այսպես ապրելը անկարելի է»... (II, 150)

Պարույր Սևակի սիրերգության մեջ Հոգևոր սերն ու մարմնավոր-զգայականը միաձույլ ամբողջություն են կազմում և Ավելին, բանաստեղծը, ջանդում է այն հաստաբեստ պարիսպպատնեշները, որ հաճախ այսօր էլ քաշվում են սիրո հոգևոր ու զգայական կողմերի միջև Փառաբանելով հոգևոր սերը և տըրվելով «հեթանոս վայելքներին», պատռելով սուտ սիրո քողը և էժան զգայականության ընդդիմանալով, Պ. Սևակը միշտ մնում է սիրո մաջրության բարձունքին։ Սիրո մաքրությունն է, որ բանաստեղծին տանում է նաև դեպի աստվածաշնչյան Մաբանամ Քնարական հերոսուհին մաքուր է ու անբիծ ինչպես աստվածամայրը, նա հագուստով ծնվածներից է, մեկը նրանցից, ովքեր թեկուզ հագուստ էլ չունենան ու մերկ լինեն, միևնույնն է, «սեփական ստվերը ծածկում է» նրանց «խորհրդապաշտ թիկնոցի պես»...

> Ո՛լ մի կոպիտ միտը ու ահևլաևը Քեղ չի հասնում, Իսկ հասնելիս՝ Քեղ դիպլելով ընկրկում է

Ու վնասում Հենց այդ մաջի կամ տենչանքի տիրոչն իրե՞ն, Իրե՞ն գցում իր իսկ աչջից... Ուրի՞շ ես դոււ Քոպեսներին սիրում են լոկ, Միա՜յն սիրում։ Քոպեսների անունն ի՞նչ էլ դրած լինեն՝ Իմպեսները միշտ կոչում են նրանց... Մաբիա՜մ։

Մաrիամ անունն իսկ Հորիզոնի է նմանվում («Երբ ընկըրկում հնք՝ նա մոտենում է, երը մոտենում հնք՝ Հեռանում է նա...»), բայց բանաստեղծը, որի սերը չի ճանաչում Հոգևորի ու զգայականի միջև հղած որևէ պատնեշ ու վարագույր, իր Թելադրանքն ունի նրան՝ ուզում է, որ կյանքում գեԹ իր Համար այդ անվանատերը չլինի Հորիզոնի նման («Հորիզոնական անուն»), Բանաստեղծին երբեմն նույնիսկ Թվում է, Թե իր սերը գուցե և Հորինված էակ է, որ իրեն Հանդիպել է մտքում, բայց նրա գոյուԹյունը զգում է իրապես, ինչպես բուրմունքը՝

Հողի՛,
Վարունգի՛,
Խոտի՛,
Մատիտի՛։
Մատիտի՛։
Եվ ես ուզում եմ, որ շրջապատես
Ինձ ա՛յդ բույրերով՝
Հողի՛,
Վարունգի՛,
Խոտի՛,
Մատիտի՛
Բույրով մանկության,
Բույրով մաքրության։
(II, 184)

Իր մաքրությամբ, անբիծությամբ Հանդերձ այդ սերը անմարմին չէ, աստվածուհի չէ, այլ միս ու արյունով մեկը, որի գրկին բանաստեղծը կուզենար տեսնել մի թուխ մանուկ («Սուրճի գավաթի դիմաց»)։

Եվ քանի որ մեկ անգամ արդեն իր սերը նմանեցրել է Մարիամին, բանաստեղծը մեկ անգամ էլ աստվածամորն է ղիմում ուղղակի, և դիմում է ոչ այլ կերպ, քան այն խոսքերով, ինչպես դիմել են նրան Հավատացյալները.

## Բարեխոս հղիր ի՛մ և ի՛՛մ միջև։ (II, 138)

Պ. Սևակը աստվածաշնչյան Մարիամին դիմել է իրրև սիրո մաքրության խորհրդանշանի, որ ոչ մի կապ չունի միստիկայի հետ։ Մարիամի կերպարը այս դեպքում դարձել է «յուրատեսակ կատալիզատոր», որ պիտի արագացնի կամ դադարեցնի քիմիական ռեակցիան, այն ինքնամարտությունը, որ տեղի է սւնենում բանաստեղծի հոգում։

vá

Օգնի՛ր ինձ, Մարիա՛մ, Եվ ասեմ՝ ինչով. Քարեխոս եղիր ի՛մ և ի՛մ միջև, Որ բանն ավարտվի ինջնահաշառւթյամբ։ (11, 138)

Նա, որ այնքան դժգոհ էր այն մարդկանցից, ովքեր ապրում են իրենցից գոհ ու գոհացած, այժմ դժգոհում է հենց իր դժգոհությունից։ Բանաստեղծի հոգին, որ ինքնամարտությունների մի կատաղի ասպարեզ է, պատեպատ խփվելուց հետո ձգտում է ինքնահաշտության, ինքն իրենից ու աշխարհից խռոված բանաստեղծը ուզում է հաշտվել իր ու աշխարհի՞ հետ,

Pb չէ հա այսպես ապրել չե՞մ կարող։

Ուզում եմ նայել ինձ ու աշխարհին Լիացա՜ծ, ժպտո՜ւն ու գո՜հ աչքերով՝ Հաղթելով և՜ քաղց, և՜ պապակ փափագ։

Ուզում եմ ապրել անչար ու բարի՝ Գմրենի ճեղջում բուսած տուզտի պես։ (11, 138)

Ուզում է, բայց չի կարող, որովհետև՝ ոչ միայն զույգ աչքեր թին բու է Թառել (խավարատյաց աչքերում բույն է հյուսել մուկը), մի ձու սպիտակ բիր է դարձել (ա՜ջխարհի պայծառ գույների փոխարեն համատարած անգույն-սպիտակություն է), ոչ միայն ճանճեր են նստած իր վրա, այլև՝

> գավա՜չ ժահգնեսու։ դուշարո վահոտրվե, խուշխուշի որևդավ։ դուշարո վահոտրվե, խուշխուշի որևդավ։ գորջով է քնվոգ իր բոչիոն էր

Մտքերի բարդության ձեռքից կրակն ընկած բանաստեղծը պարզ կակաչն է գերադասում։ Միագույն սպիտակությունից Հոգնած, գույների բազմազանության էլ չի ձգտում, նա ուզում է միայն մաքրության խորհրդանիշ կապույտով ներկվել.

> Ասում են, իրըր, կապուլտի վրա, Ձեն նստում ճանճեր։ Լսո՞ւմ ես, Մարիա՛մ, Ինձ ներս ու դրսից կապո՞ւլտ հագցըրու... (11, 139)

«Բարեխոս եղիր իմ ու իմ միջև» բանաստեղծության մեջ արտահայտված ինքնահաշտեցման ապրումը տեսնում ենք նաև շարքի այլ գործերում։

Անդորը իրիկնապահը («Իրիկնամուտ») բանաստեղծի մեջ Նորից ծնունդ է տալիս ինջնահաշտեցման ցանկությանը.

Թո՛ղ ղսպանակված և ամենամուտ լռությունը գա,
Ու նրա չնչից՝
Ամանեղենը թո՛ղ խոհանոցում ինջն իրեն զնգա,
Իսկ բարանձավում մեր ականջների
Թո՛ղ լղջիկի պես ձայները ջնեն,
Եվ աստվածներով ցրուին մեր հոգում՝
Մեզ հաշտեցնելով ցրուին ու մթին։
(11, 146)

Հիշինը Նաև «Բեռան ներքո» բանաստեղծությունը, որը շարունակություն կամ սկիզբ կարող էր լինել «Բարեխոս եղիր»-ի համար։ Եվ բնավ էլ պատահական հանգամանը չէ, որ այս երեք գործերն էլ գրվել են միևնույն օրը (26.XI.63)։

Իրականության, կյանքի կատարելության ձգտման ճանապարհին բանաստեղծը դեմ է առնում այնպիսի երևույթների, որոնք անմարդկային են, տգեղ ու հոռի։ Դրանից նա դառնանում է, վիրավորվում նրա մարդկային արժանապատվությունը, և դիմում է վատի, վատթարի մերկացմանը այն հույսով ու համոզումով, որ կօգնի դրանց վերացմանը։ Սակայն ցավով տեսնում է նաև, որ իր թափած ջանքերը զուր են, և ուզում է ապրել հմայվածի հիացմունքով, որ կարող է պարգևել սերը. Անցնում էիր։ Ողջ երեկոն ջոնն էր կարծես, Ողջ երեկոն՝ իր բույրերով ու ջերմությամբ։ Երկարափեշ եթե լիներ Հագուստր բո՝ Ես կասեի, Որ երեկոն բարշ էր գալիս քո ետևից՝ Քո Հագուստի փեշի նման։

(11, 154)

Բանաստեղծի մեջ քայլող գեղեցկությունը («անծանոթծանոթուհին») ծնում է կյանքի դառնությունների ետևից չընկնելու ցանկություն.

Եվ արթնացավ մեջըս հանկարծ
Ինջնաձաղկման և ամոթի
Տարօրինակ մի ցանկություն.
Եթե կյանջում կա քեզ նման մի թանկություն,
Ես ինչպե՞ս եմ կյանքին նայել էժան աչքով
Ոչ թե անո՜ւշ մի հիացքող.
Այլ մի տտի՜պ,
Հաճախ դա՜ռըն,
Եսև կծո՜ւ մի հայացքով։
Եվ ինչպե՞ս եմ հաճախ իջել-ստորաց՝լ՝
Բարկանալու և դատելու աստիճանի,
Չարանալու և դատելու աստիճանի,
Ու թույլ տվել, որ նողկանքը տեղից հանի
Հիացմունքի՜ն։

Այս ինքնաձաղկումով չի բավարարվում բանաստեղծը։ Նա ուզում է հավատալ, նաև հավատացնել, որ ինքն էլ կարող է հանգիստ մնալ, չկքել «կյանքի աղտ-աղարտի ծանրության տակ», մանավանդ, առանց այն էլ իր շալակին ծանրացած է ուրիշ մի բեռ՝ բանաստեղծության բեռը.

(II, 154-155)

Ա՛յն վիթիսարի հրդենոնի, որ ի ծնե Սապատվել է իմ շալակին։ Թող Տնչի նա՛։ Եվ անցի՜ր դու։

(11, 155)

Անհաղթահարելի ու մշտանորոգ է այն զգացումը, որ ունենում է բանաստեղծը «անծանոթ-ծանոթուհու» հանդեպ.

> Միայն Pb դու... «մե` քիչ կամաց գնա, գո՛զալ»,
> Որ քո կամաց և անշտապ քելքի չափին համաչափվի
> Մեր խեղճ սրտի տրոփյունը հաճախակված,
> Որ քո տեսքից հանգստանան աչքերը մեր,
> Եվ քեզ Թաքուն ունենալուց Ջղերը մեր քիչ խաղաղվեն,
> Ու երկարի այս անդորը՝ շուքի՛դ նման,
> Ու կարճանա հոգնությունը՝ փեշերի՛դ պես...
> (11, 155)

Թև Սայաթ-Նովայի տողով անձանոβուհուն դիմող բանաստեղծը այդ տողի մեջ ինչ իմաստ է դրել, կարող է ասել միայն ինքը, և դիմենք նրան. «Այս «մե՛ քիչ կամա՛ց գնա»-ից ոչ ոք չի կարող չարգելակել իր քայլը՝ թեկուզ բնազդական պրկումով, որովհետև հասարակ ու պարզունակ այս հորդորը ինչ-որ անբացատրելի վերասլացքով վերանում ու վերածվում է մի վերին փիլիսոփայության՝ կպչելով ու չպոկվելով մեր լեզվից, դառնալով կյանքի ուղեկից, վարքի կազմարար և անտեղիտալի մի կրկներգ՝ բոլոր նրանց համար, որոնց վիճակվում է կյանքի թոհուբոհի միջից լսել անորսալի ձայնը ներքին խլրտումների, անընկալուչ 22 ուկը հոգևոր եռման, անձայնագրելի շրշյունը ոգեղեն այն Թևաբախման, որով մարդը ջնջում է իր հեռավոր նախահոր հետ կապող կավճե գիծը, որպեսզի ընղգծուն երևա

«Ներքին խլրտումների ձայնը», «Հոգևոր նյութերի եռման շշուկն» է լսվում, դարձյալ նույն օրը (26. XI. 63 թ.) գրված «Արգելանոց» բանաստեղծության մեջ.

> Երկու Նուսակ՝ կրծքիդ վրա... Երանի՜ Թե Նրանց պայԹյունն ինձ ապաներ Անտառի մեջ՝ Փասիանների ՆերկայուԹյամբ, Կամ սենյակում՝ Վարագույրի վկայուԹյամը։ (II, 156)

<sup>1 «</sup>Սայաթ-Նովա», էջ 218։

Պ. Սևակի տողերի միջից լովում է ձայնը բնական ներքին այն ձգտում-զդացումի ու ցանկության, որ ունեցել է նաև Ավետիք Իսահակլանի քնարական հերոսը՝ «Կուգեմ ընկնել ետևեն, երթամ ուր որ նա կերթա»։

> Արգելանո՞ց... արգելանո՞ց։ Ես Հասկացա՜ Բայց... ոտքե՜րըս չեն հատկանում Եվ, ինքնաշարժ կարկինի պես, Քնա՜վ կամքըդ չՀարցնելով՝ Zbinknis bu abaku pbq...

(II, 157)

«Նորից չեն սիրում, սիրում են կրկին» շարքի յուրաքանչյուր բանաստեղծություն լցված է չխամրող հրիտասարդությամբ։ Իր խոսը ու ասելիքով տարված բանաստեղծը անկեղծորեն գրուցում է իր սիրելու (և մեզ) հետ իր (և մեր) ներաշխար-Տում պահված մարդկային ցանկությունների, կրքերի, բնական զգացումների մասին։ Նա չի վախենում իր ներաշխարհի «գաղտնիքները» բացելուց։ Նա ամենից ավելի վախենում է սրտի ու Տոգու դատարկությունից և մի բանից՝ «ապրած-զգացածը ասել չզորելուց»։ Բանաստեղծը չի լիանում սիրելուց, այլ ձգտում է միանալ-ձուլվել սիրո Հետ։ Եվ այնքան է սիրառատ ու անհագուրդ սիրուց, որ ուզում է հին ջրվեժը դարձնել փղոսկրե գրչակոթ, թաթախել ձորակ թանաջամանի մեջ ու թավ անտառի միատարած մուգ կանաչի լայնքի վրա, որը Թուղթ է պատկերանում, գրել «Հնամենի մի Հմայիլ, Հուռութեք մի հին», որ պիտի ունենա ընդամենը երկու բառ՝ «Տենչամ գքեզ».

> **Կ**գրհի՞, Տեղն ու տեղն էլ կվառեի՛, Որ հր**կինջը** Ջոհի ծխի խարկ**անքե** զգար, Ու ծխայիր այդ տենչանքով նաև ի՜նքըդ... (II, 196)

Նա ուզում է, որ բառերը «բռնեն իրենց նախկին իմաստների տեղը», բայերը դառնան գործողություն, «ածականներն իրոք շոշափելի հատկանիշներ», որպեսզի կարողանա գրանցել իր ծովածավալ ասելիքը՝ դառնալով «Հին աստծու նոր քահաս-ו «חשך

**Պ**. Սևակի սիրերգության մեջ (ընդՀանրապես նրա պոեզիալում) սկզբից մինչև վերջ երջանիկ, բախտավոր պահերը, ինչայես տեսանը, քիչ են, ավելի ճիշտ՝ Հազվադեպ են։ Նրա սիրերգությունը խոր ու վստահ զրույց է սիրելիի հետ և անչափելի ու անպատմելի կարոտ, որից ծնունդ առնող Հոգեկան ելևէջները ոչ Թե գոյուԹյուն են ունեցել իրենք իրենց, ոչ Թե բանաստեղծական քմահաճուլքի ցուցադրում են, ինչպես երբեմն Թվացել է ոմանց, այլ ամենից առաջ ու գլխավորապես արտահայտում են բանաստեղծի կենսական հետաքրքրությունների բազմակողմանիությունը։ [Բանաստեղծի սիրերգության մեջ առկա բա֊ ժանման, սպաստման, կորստի ցավը, կարոտը, Հիասթափությունն ու Հուսախաբությունը, ափսոսանքը երագանքների չիրականացման Համար սոսկ ինքնակենսագրությամբ չեն պայմանա֊ վորված։ Եվ այստեղ է, որ չենք կարող չհիշել բանաստեղծի ասածը պոեզիայում ինքնակենսագրության ու դարաշրջանի կենսագրության Հարաբերության մասին. «Առանց կենսագրական տարրի բանաստեղծություն և, առ Հասարակ գրականություն, չի եղել ու չի կարող լինել։ Բայց բանաստեղծը սովորական մարդ չէ, որ խոսի՝ միայն իր անունից. այդպես կարող են վարվել միայն այն միլիոնավոր Հիվանդները, որ կոչվում են գրամոլ։ Բանաստեղծը ծնվում է խոսելու իr բեrանով, բալց բոլո**ւի անունից,** *իր կենսագրությունից, որ կենսագրությու***ն է** Հասարակության ու դարաշրջանի... Բանաստեղծները... իրենց կյանքի հրգիչները չեն, այլ իրենց ժողովրդի, Հասարակության ու դարաշրջանի։ Ուստի և սա մի հատկանիշ է, որ բանաստեղծին ոչ Թե պիտի սովորեցնեն դպրոցում կամ համալսարանում, այլ որով պիտի ծնված լինի ինքը։ Կա այդ հատկանիշը՝ անձնական բանաստեղծությունը Հնչելու է իբրև Հասարակական, ընդհանրական, ինքնակենսագրությունը՝ իբրև դարի «հիվանդության պատմություն», սեփական գաղտնիջները՝ իբրև արխիվային գործ»<sup>1</sup>:

<sup>1 «</sup>Սովհատկան գրականություն», 1971, Ж 8։

## ԺԱ**Մ**ԱՆԱԿԱԿԻ8 ՊՈԵԶԻԱՅԻ ՍԱՀՄԱՆՈՒ**Մ**ՆԵՐԸ։ ՄԵՓԱԿԱՆ ՓՈՐՁԻ ԸՆԴՀԱՆՐԱՅՈՒՄԸ։ ՍԱՅԱԹ-ՆՈՎԱՅԻ ԴԱՍԵՐԸ։

60-ական թվականներին Պ. Սևակը արժանացավ ժողովըրդական լայն ճանաչման։ Նա փառք չէր փնտրում և չէր ըմբըռնում իր այն գրչակիցներին, որոնք լրագրային յուրաքանչյուր հոդվածում, խմբագրականում ու հաղորդման մեջ, համագումարների հաշվետու զեկուցումների սյունակներում իրենց անունն էին փնտրում։ Փառքը, սակայն, արդեն «Զանգակատընից...» սկսած հետևում էր նրան։ Սրա «գաղտնիքը» միայն ինքը՝ բանաստեղծը գիտեր և դրան հասնելու ուղիները շատ որոշակիորեն արտահայտել է թե՛ բանաստեղծություններում, թե՛ հոդվածներում ու ելույթներում։

> Բախարի Համփերը տարբեր են լինում, Նա ամեն մեկին տարբեր է սիրում, (Շատ անգամ նույնիսկ ատելությունը Շուռ տված սիրո պատկեր է կրում)։

Քո՛ղ Նրանք լինեն հայտնի Թարգժանիչ, Իսկ դու ուզում ես մնալ վերծանո՛ղ։ Քող Նրանք լինեն անցավ մանկարարձ, Իսկ դու մնում ես կարնվեր ծնո՛ղ։

Թո՜ղ նրանք լիևեն դարի մունետիկ, Իսկ դու մեում ես դարի գաղտնարա՜ն, Նրա՜նք՝ βեկուզև ծառայեցընող, Դո՜ւ՝ ժողովրդի ինքնակամ ծառա՜ն...

Քախտի Համփեքը տարբեր են լինում, Քախտն ամեն մեկին սիրում է տարբեր։ Նրանք ծնվել են, որ ապրեն հարբած, Իսկ դու՝ որ քեզնով երբևէ հարբեն... (11, 200—201)

Հարուստ ու հռում, մտավոր ու Տոգևոր անհանգիստ կյանք, անսահման անկեղծություն, ինքնայրում ու բոճավառում, խոսքի ու գործի ներդաշնակություն,— «գաղտնիքը» բնավորության այս գծերն էին, որ շարունակվում էին և՛ պոեզիայում, և՛ գրականագիտության ու քննադատության, և՛ բանասիրության ու Տրապարակախոսության մեջ։ «Հասկացիր,— գրել է Ու. Ուիտմենը, դիմելով ինքն իրեն,—
որ Հո դրածների մեջ չի կարող լինել որևէ եզակի գիծ, որ եղած
չլինի հենց քո մեջ։ Եթե դու չար ես կամ գռեհիկ, դա չի ծածկվի
նրանցից։ Եթե դու սիրում ես, որ ճաշի ժամանակ քո սեղանի
մոտ կանգնի լակեյը, դա կարտահայտվի քո գրածների մեջ։ Եթե
դու փնթփնթացող ես և նախանձ կամ չես հավատում անդըրչիրիմյան կյանքին կամ մշտապես նայում ես կանանց, դա
կարտահայտվի նույնիսկ քո լռությունների մեջ, նույնիսկ այն
բուների մեջ, որոնք դու չպիտի գրես։ Չկա այնպիսի խորամանկություն, այնպիսի հնարանք, այնպիսի դեղատոմս, որ կարոգանա թաքցնել քո գրվածքներից թեկուզ քո սրտի որևէ արատը»<sup>†</sup>:

Պ. Սևակի պոեզիայի ազդեցությունը այդ տարիներին ոչ միայն մեծացավ ընթերցողների վրա, այլև Հայկական բանաստեղծության։ Եվ ժամանակակից Հայ բանաստեղծների (ավագեն երիտասարդ) վրա նրա պոեզիայի ազդեցությունը միայն ուղղակի չէր։ Պ. Սևակը մեր բանաստեղծներից շատերի մեջ առաջացրեց սեփական ուժերի գիտակցում։ Նա իր բանաստեղծությամբ ստիպեց իսկական տաղանդներին գրելու ավելի լավ, ջան գրում էին մինչ այդ, Հրաժարվելու շատ բաներից և ձեռք մեկնելու այնպիսի բաների, որ մինչ այդ չէին արել իրենք։

Վերջին տասնամյակում Պարույր Սևակի կատարածը վճռական նշանակություն ունեցավ ոչ միայն մեր պոնզիայի համար, այլև գրականագիտության, քննադատության, մեր մշակույթի շատ հարցերի լուծման համար։

Զարմանալիորեն շռայլ էր եղել բնությունը Պարույր Սևակի հանդեպ, և չկար որևէ տեղ, որին ձեռք պարղեր և ուժը չպատեր հաղթահարելու։ Նրա տաղանդի մեծությունն ու փայլը երևում են ոչ միայն պոեզիայի ամենատարբեր ժանրերում, այլև գրականագիտական ու արվեստաբանական հոդվածներում, պատմագիտական աշխատություններում, գիտական ծավալուն ուսումնասիրություններում.

60-ական թվականներին նրա գրած յուրաքանչյուր հոդված, վերաբերեր դա շարահյուսության դասագրքի, թե հայ-ռուսերեն բառարանի, պատմվածքների ժողովածուի, թե գրականագիտական ուսումնասիրության, հայոց լեզվի մաքրության ու հարթս-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Корней Чуковский. «Мой Унтмен», стр. 41.

առանյան խնդրի, թե հայ ժողովրդի պատմության խեղաթյուր. ման փաստերին, պոեզիայի, Թե քննադատության Հարցերին, գրգ աևգտահար էև աստճանըսւդ ևրիրևնսվրբեր ադրրալակի աւ ամենատարրեր շրջաններում։ «Տերլանը պահանջում է», «Բաց **նամակ** բառարան կազմողներին», «Դեպի մեծ ուղեծիր», «Պահպանենը և հարստացնենը մայրենին», «Հայ քնարհրգության Վահագնը», «Արժեքավոր Թե խոտելի դասագիրք», «Հանուն ե ընդդեմ» ռեալիզմի նախահիմքերի», «Զիա Բունիաթովի «Ադրրրեջանը VII—IX դդ.» գրքի առիթով» (Աս. Մնացականյանի Հեղինակակցությամբ), «Թրի դեմ գրիչ» Հոդվածների, Հայաստանի գրողների V համագումարի ելույթի, Եղիշե Չարենցի, Հովհաննես Թումանլանի մասին տված զեկուցումների և բազմաթիվ այլ Տոդվածների ու ելույթների Թողած Հասարակական արձագանքը րացառիկ էր ինչպես մայր հայրենիքում, այնպես էլ սփյուռ-ខ្ពាល់៖

Պարույր Սևակը իրեն հատուկ բանիմացությամբ, հայրենասերի ազնիվ կրքով ու շիտակությամբ գրում էր մայրենի լեզուն աղավաղողների ու չորացնողների, ազգային նիհիլիզմի ու աղգային սնապարծության, հնին կառչածների ու մոդայամոլների դեմ, որ բնագավառում էլ որ երևային՝ պոեզիայում Թե քըննադատության մեջ, արվեստում Թե պատմագիտության մեջ, կենցաղում Թե հասարակական հարաբերությունների մեջ, Խոսքը տարողունակ էր ու պատկերավոր, գիտեր հասկացնելով (բայց ոչ երբեք ստիպելով) համոզել, Թշնամի էր փառասիրու-Թյան, դիմակավոր կեղծիքի, երեսպաշտ խոսքերի, անշարժու-Թյան ու քարացածության, անոխակալ էր ու անքինախնդիր, հետևողական ու անկաշառ, ճշմարտության դեմ չմեղանչող,

Ինչպես բանաստեղծությունների մեջ, այնպես էլ Հոդվածներում Պ. Սևակը սիրում է ընթերցողին կանգնեցնել մի տեսակ «փակուղու», անակնկալի առաջ, շարժել նրա միտքը, մտածել տալ նրան։ Երբեք կաղապարված, պատրաստի խոսքեր ու արտահայտություններ չի օգտագործում, յուրաքանչյուր հոդվածում քննադատական սուր ու ինքնատիպ դիտողություններ է անում կամ արծարծում վիճահարույց խնդիրներ։ Հոդվածներից շատ լավ երևում է, նե Պ. Սևակը որքան խոր գիտի այն, ինչի մասին գրում է, և Թե որքան խիտ ու տարողունակ է նրա խոսքը։ Պ. Սևակի հոդվածները, որ որոշակիորեն տարբերվում են ու Ներից, կենդանի, անրռնազրոս ու ինքնարուխ մտորումներ են՝
շատ լուրջ Հարցերի ու խնդիրների մասին, ամբողջովին հասանելի նույնիսկ անտեղյակ մարդկանց և առանձնանում են նաե
անսպասելի համեմատություններով, առածների ու ասացվածքների տեղին ու ինքնատիպ օգտագործումներով, համընդհանուր
տարածում գտած կարծիքների ու տեսակետների համարձակ ու
հիմնավոր վերանայումներով։

Մշակույթի, լեզվի, պատմության զանազան խնդիրներ<mark>ին</mark> անդրադառնալիս, գրականութլան ամենատարբեր Հարցերի շուրջը մտորելիս Պ. Սևակը ունեցել է մեկ հիմնական ելակետ*նպատակ*՝ պանել և զաrգացնել սերունդների կողմից կտակված դարավոր մշակութային ժառանգությունը, որ ժողովրդի հարատևման վճռական գործոններից է։ «Ժողովուրդների (մանավանդ փոքր ժողովուրդների) հարատևման երկու եղանակ կա միայն,--ասել է բանաստեղծը Հայաստանի գրողների V Համագումարում,-- կամ ընթանալ Համամարդկային քաղաքակրթության **Հետ գուգաքայլ, կամ ապրել նախնական-վա**չկատնային կյա**ն**քով։ Այս վերջին ճամփան մեր առջև փակ է արդեն ավելի քան 1500 տարի։ Ուրեմն, սուրբ Մեսրոպի կամքով Թե մեղքով, մեզ մնում է միայն մեկ ճանապարհ՝ աշխարհի առաջադեմ երկրըներից շատ ետ չմնալու, նրանց Հետ Համաքայլելու ուղին։ Հակառակ դեպքում մեզ չի փրկելու ոչ մի հովանոց կամ անձրևանոց. պիտի այրվենք կամ նեխվենք...

Մենք իրավունք չունենք ուշանալ պատմութեյան գնաց**ջից** կամ օդանավից։

Մենք պարտավոր ենք շահել շախմատային մեր այն խաղը, որ սկսել ենք ոչ թե մենք, այլ Մեսրոպ Մաշտոցը...»<sup>1</sup>:

Այսպիսի մեծ շահագրգռություններից են ծնունդ առել նաև Պ. Սևակի մտահոգություններն ու մտորումները ժամանակակից հայ պոեղիայի զարգացման ուղիների մասին։ Չկտովել (բայցու թե կառչել) անցյալից ու ետ չմնալ նոր ժամանակներից, ջջտապել ու չուջանալ,— բանաստեղծի կուման ու դերի խնդիր-նհրի արծարծմանը նվիրված հոդվածներում ու բանաստեղծու-թյուններում ամենատարբեր ձևերով ու երանգներով հնչող այս պույգ խոսջերի բովանդակած իմաստից են սկիզբ առել, ծավալ-վել ու խորացել Պ. Սևակի մաջերն ու դատողությունները նո-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Գրական *Բերթ*», 1966, 16 դեկտեմբերի։

րարարության ու ավանդույթի, ժողովրդայնության և սրանց հետ կապված բանաստնղծական մտածողության, ձևի ու բովանդակության և բազմաթիվ այլ հարցերի շուրջը։ Ճիշտ է, \_այս հարցերից որևէ մեկին Պ. Սևակը հատուկ չի անդրադարձել, առանձին ուսումնասիրություն չի նվիրել։ Բայց նրա յուրաքանչյուր հոդվածում, ելույթում գրախոսության մեջ գտնում ենք այն տեսակետների հետևողական զարգացում, որ ունեցել է բանաստեղծը արվեստի նորարարական էության, ավանդույթների շարունակման ու հարստացման, ձևի ու բովանդակության ինդիրների մասին, տեսակետներ, որ ոչ թե պատրաստի վերցրել է արվեստի ու գրականության տեսության դասագրջերից, այլ մշակել է ինքը ազգային մշակութային ժառանգությունը խորապես յուրացնելով, համաշխարհային մշակույթին հաղորդվելով և ստեղծագործական սեփական փորձի հիման վրա։

Պ. Սևակը, որ տարիներ շարունակ մեղադրվել է ձևամոլության, ֆորմալիզմին տուրք տալու մեջ, ոչ մի բանաստեղծություն չի գրել հանուն ձևի և, պոեզիայում, ընդհանրապես արվեստի մեջ ձևի ու բովանդակության ներդաշնակության խընդիրը, ինչ-ի ու ինչպես-ի հարաբերակցությունը շատ ավելի հստակորեն է պատկնրացրել, քան նրանք, ովքեր մեղադրական են կարդացել բանաստեղծին։ Վիլյամ Սարոյանի «Իմ սիրտը լեռներում է» դրամայի բեմադրության առթիվ գրված «Անսպասելի բան, որ սպասելի էր» թատերական գրախոսության մեջ կարդում ենք. «Քննադատների մի ամբողջ «դասակարգ» կա, որ «նորամուծություն» բառից սարքել է այնպիսի խրտվիլակ, որից եթե միայն ինքը վախենար՝ կորուստը մեծ չէր լինի, բայց արին։ «Կարգ ու կանոնի պահպանման» ավելորդ աչալրջություն...

Մարդիկ այնքան պարապ չեն և երբևէ այնքան պարապ չեն եղել, որ նստեն ու «նոր ձևեր» հորինեն։ Ճշմարիտ արվեստագետը «նոր ձև» որոնելու նկրտում չի ունենում։ Ոչ Թե նա է նոր ձև որոնում, այլ «նոր ձևը» ինքն է որոնվում (Թող Թույլ արվի հայերեն այսպիսի բայ գործածել)։ Արվեստագետն ունի միայն մեն մտահոգություն՝ իր ասելիքն արտահայտելու մտա-հողությունը։ Երբ կա ասելիք, ապա դա չի կարող չբերել արտա-հայտման իր ձևը։ Նայած Թե ինչպիսին է ասելիքը՝ հի՞ն, Թե

նոր, թա<sup>«</sup>րմ, թե բորբոսնած, կյանքի<sup>\*</sup>ց թելադրված, թե անցած օրինակների վրա ձևված, ժամանակակի<sup>\*</sup>ց մտածողությամբ հղացված, թե ծնված հնացած նմուշների հետ շփվելուց,— նայած թե ինչպիսին է ասելիքը, համապատասխանաբար կլինի և ձևը։ Եվ, ընդհակառակը՝ երբ առկա է նոր ձևը, ապա նա անկասկած արտահայտում է նոր բովանդակություն, և այստեղ «նորամոլություն» տեսնելը նշանակում է ոչ այլ ինչ, քան սեփական հնամոլությունը թաքցնելու ծպտյալ կամ բացահայտ ձգտում։

Լինում է, ինչ խոսք, նաև նորամոլություն։ Բայց դա արդեն վերաբերում է ոչ թե արվեստին և արվեստագետին, այլ էպիգոնությանն ու կապկողին։ Նոր ձևը նորամոլություն է դառնում ասելիքի բացակայության պայմանով, իր ասելիքն արտահայտած արվեստագետի միայն ձևին հետևելու և սեփական 
ասելիքից զուրկ լինելու առկայությամբ։ Իսկ երբ խոսվում է 
ստեղծագործողից և ոչ թե հետևողից, նախագծողից և ոչ թե 
պատձենահանողից, մտածողից և ոչ թե Թութակողից, ապա 
«նոր ձևերի» որոնման և «նորամոլության» շուրջ եղած խոսակցությունները, ինչքան էլ դրանք կրեն գիտական ու մասնա-

Քննադատության մեջ շատ է խոսվել նաև այն մասին, թե Պ. Սևակը հանուն «նորամոլության» և «նորարարության» ժըխտում է հայկական պոեզիայի ավանդույթները, «սեփական վրիպակների վրա տեսություններ կառուցում» և պահանջում, որ
ուրիշները նույնպես հետևեն դրանց, և այս կարգի այլ բաներ։
Բայց, հակառակ այդ ամենի, Պ. Սևակը հետևողականորեն
զարգացրել է իր տեսակետները նորարարության այւ ավանդույթների փոխհարաբերության հարցի շուրջը, հասնելով տեսական
խոր ընդհանրացումների։

«Լինել նորարար՝ չի նշանակում ասել «ոչ»,— գրել Է Պ. Սևակը,— «Ոչ» են գոռում պոռոտախոսները կամ պարզապես հովկուլները։ Նորարարը «ոչ» չի գոռում, նորարարն ասում է «այո», «բայց»... Եվ չի ասում «օվսաննա», այլ հարցնում է «հո՞ երթաս»։ Եվ չի մրմնջում՝ «փառթդ շատ, տեր», այլ գոչում է՝ շոշափեցեջ գիս և տեսեջ...»²։ Փորձենջ մոտիկից շոշափել

<sup>1 «</sup>Սովետական արվեստ», 1961, M 5։

ջ «Սովետական արվեստ», 1966, № 11։

<sup>89</sup> Ա. Արիստակեսյան

րանաստեղծի «այո»-ն ու «րայց»-ը (նաև՝ «հանուն»-ն ու «ընդդեմ»-ը) և բացել պարույրսևակյան խտությամբ ասված խոսքը։ «Նորարարը «ոչ» չի գոռում, նորարարն ասում է «այո, բայց»... Այսինքն պոռոտախոսություն է «ոչ» ասել, ժխտել անցյալի փորձն ու ավանդույթները (պետք է «այո» ասել այդ ավանդույβներին), բայց և անմտություն է նույնությամբ կրկնել արվածը, ստեղծվածը, այլ կերպ ասած՝ ապացուցել արդեն ապացուցվածը։ Ավանդույթները շարունակել, այո՜, բայց երբեք չզբաղվել էպիգոնությամբ, չդառնալ «հարուստ աներոջ» (ով էլ սա լինի՝ Նարեկացի Թե Վարուժան, Թումանյան Թե Տերյան, Իսահակյան Թե Չարենց կամ օտար մի մեծ) «տնփեսա»։ Ավանդույթները շարունակել նշանակում է մշտապես լինել երթի մեջ, քայլել առաջ, ինչպես այդ ավանդուլթներն ստեղծողներն են արել իրենց ժամանակին, սեփական տուն ու տեղ դնել՝ «հարուստ անհրոջ» նման. ոչ թե «օվսաննա» գոլել արդեն ստեղծվածին, այլ ո՞ւր (առա՞ջ, Թե՞ ետ) գնալու հարցը լուծել, ոչ Թե դոհանալ հղածով («փառքդ շատ, տեր»), այլ հղածին ավելացնել իրենը («շոշափեցեք զիս և տեսե**ջ...»**)։

«Այո, դասականներից պետք է սովորել,— կարդում ենք «Դեպի մեծ ուղեծիր» հոդվածում,— բայց առաջին հերթին պետք է սովորել նրանց նորարարական «խևությունը»։ Գալով այն մտքին, թե փոքր ի շատե արժեքավոր որևէ արվեստագետ չի կարող չհենվել իր մեծ նախորդների փորձին, ապա այս միտքը տարրական է այնքան, որ ժողովրդականացվելու առան-ձին կարիք չի զգում։

Մեր արմատները թերևս խորն են ավելի, քան բարձր է մեր սաղարթը։

Ով պատմություն ունի՝ չի կարող ետ չնայել։

Ով անցյալ ունի՝ չի կարող հիշողություն չունենալ։

Բայց հիշողությունն այլ բան չէ, քան մի հզոր կուտակիչակումուլյատոր, որին պիտի միացված լինի այն լուսարձակը, որ ուղղված է դեպի առաջ և լուսավորում է առջևը։ Հակառակ դեպքում հիշողությունը կարող է շնորհից վերածվել անեծքի։ Եվ նրա ճառագայթները կարող են լուսավորել պատմության խորշերը միայն»<sup>1</sup>։

Նայած հանգամանքներին, այսինքն՝ այն դրդապատճառնե-

<sup>1 «</sup>Գրական *Բերի*», 1962, 18 ապրիլի։

րին, որոնք բանաստեղծին մղել են հանդես դալու դրականության, մասնավորապես պոեզիայի զարգացմանը առնչվող այս կամ այն հարցի շուրջը, Պ. Սևակը մեկ շեշտը դրել է ավանդույթներից չկտրվելու վրա, մեկ՝ նորարարության, մշտապես հանդես բերելով դիալեկտիկական մոտեցում, բայց երբեք այդ երկու հասկացությունները չէ հակադրել իրար։

1950-ական Թվականներիր Հետո, երբ պոեզիայի դարգացման համար նոր հնարավորություններ ու հեռանկարներ բացվեցին, անհրաժեշտություն էր զգացվում նախ և առաջ կռվել այն մտայնության ու «ավանդության» դեմ, որ ստեղծվել ու իշխող էր դարձել նախորդ տարիներին և չէր ընդունում որևէ շեղում «ավանդականից», մերժում էր նույնիսկ ոտանավորի իգական հանգը, իսկ ավանդուլԹների մեջ էլ հայ պոեզիայից մտցնում էր ընդամենը երկու-երեք բանաստեղծ, որոնց մեջ, անշուշտ, Ձարենցը չէր կարող լինել ու չկար։ Ըստ որում, ավանդուլը ասելով էլ շատ Հաճախ Հասկանում էր միայն ու միայն ձևը (Մայակովսկու ավանդույթները շարունակողներ էին համարվում, օրինակ, միայն նրանք, ովքեր գրում էին... կտրտված, աստիճանաձև տողերով)։ Ավանդույթի քարացած ու սխալ ըմբռնումը, կաղասյարվածությունը փշրելու, Եղիշե Չարենցի խզված ավանդույթները հայ պոեզիայում վերականգնելու համար մղվող գրական լուռ ու բացահայտ պայքարում չա֊ րենցյան ավանդույթները ստեղծագործորեն շարունակողների, որոնց թվում և Պ. Սևակի Համար ամենից ավելի կարևոր էին պոեզիայի, Հատկապես Չարենցի նորարարական սկզբունքների, հայ պոեղիայի մեջ նրա մտցրած հեղափոխական վերափոխում֊ ների պաշտպանությունն ու Հիմնավորումը։ «...Չարենց ասելիս, – գրել է Պ. Սևակը, – նախ և առաջ պիտի հասկանալ ար-` վեստի մեջ Հեղափոխական, այլ բառով ասած՝ նորարար...

Եվ ինչպես իր գովերգած մեծ Հոկտեմբերը այլ բան չէր, քան պատմության ավգյան ախոռների մաքրում, ճիշտ այդպես էլ չարենցյան պոեզիան այլ բան չէ, քան բանաստեղծության ավգյան ախոռների մաքրում, այն ախոռների, որոնց մեջ գարջահոտում էին գավառականությունն ու տիրացուականությունը, սեփական թանը ուրիշի մեղրից քաղցր համարելը, ինչպես նաև դատարկ աղմկարարությունն ո**ւ փջ**ուն <mark>պոռոտախոսությունը,</mark> կարճ ասած՝ Հինն ու Հնացածր»<sup>լ</sup>։

Եվ Պ. Սևակը Նորարարության, ավանդախախտության վրա է ամեն անգամ շեշտը դրել, երբ հարկ է եղել պայջարել սովորույթի ուժի, ավանդականը (անկախ այն բանից, թե ինչպիսին է նա) կաղապար ու դրոշ դարձրած պահպանողական մտայնության, հնի ու հնացածության դեմ, ավանդույթների այնպիսի «շարունակման» դեմ, որը ոչ այլ ինչ էր, քան արվեստի իսկական գործ՝ «Վեներա» ստեղծելու փոխարեն գիպսե «Վեներա»-ներ սարքել։

Գրական նախապաշարժունքից, սովորույթի ուժից, ավանդականի կամավոր գերությունից ազատագրվելը դիտելով պոեզիայի (ընդհանրապես արվեստի) զարգացժան հիմնական պայժան, Պ. Սևակը ժիաժաժանակ անձնասպանություն է հաժարել ավանդույթի ժեջենայական ժխտումը, որ նկատելի էր բանաստեղծների աժենաերիտասարդ սերնդի մի շարք ներկայացուցիչների ժեջւ

Առերևույթ տարօրինակ ու Հակասական է թվում, որ նորի ու նորարարության ջատագով Պ. Սևակը նույն կրքոտությամբ պաշտպանում է ավանդույթները։ Եվ ոմանք, հատկապես ինքնաթուխ «ավանգարդիստներն» ու նրանց եռանդուն «տեսաբանները» Հանդգնեցին Պ. Սևակին մեղաբրելու նույնիսկ ակադեմիզմի մեջ, չհասկանալով, որ «նորարար լինել չի նշանակում արվեստի պատմությունը դնել գրատախտակի տեղ, իսկ իրեն՝ Թաց սպունգը ձեռքն առած մի դպրոցականի և... երկու վայրկյանում ջնջել եղած-չեղածը»²։ Պ. Սևակը ոխերիմ էր Հնր ու Հնացածության, բայց ոչ Հավերժականի ու մնալունի, որ գալիս է Հնից, և պատահական չէ, որ նա միշտ հիշել ու հիշեցրել է հայկական պոեզիայից Նարեկացուն, Վարուժանին, ՍիամանԹոյին, Չարենցին, «Ճիշտ է, որ երեխալի ծնունդը,— ասել է Պ. Սևակը 1969 թ. հրիտասարդ բանաստեղծների Հիշյալ միտումի կապակցությամբ,-- սկսվում է այն պահից, երբ կտրվում է նրա պորտը մորից։ Նույնքան էլ ճիշտ է, որ երեխան սկսում է մարդ դառնալ այն պահից, հրբ այս անգամ էլ նրան կարում են մոր ծծից։ Ալսպես է նաև արվեստի բնադավառում։ Բայց մոր պոր-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Գրական Թերթ», 1967, 29 սեպտեմբերի։

ջ Նույն տեղում։

տից, ապա նաև ծծից կտրվելով՝ զավակն իր ծնողից օտարվում է միայն առերևույթ, Ջավակն իր ծնողին ցմահ կապված է մնում նմանությունների այն անկրկնելի ցանցով, որ կոչվում է ժառանգության այս օրենքը արվեստի մեջ գործում է ոչ պակաս ուժգնությամբ, քան կյանքի մեջ, Եվ կոչվում է ոչ այլ կերպ, քան ավանդույթ, Ուստի և ժիտել ավանդույթը նույնն է, ինչ ժառանգականության ժիտումը, որ միայն հիմարություն չէ, այլև խելագարություն»<sup>1</sup>։

60-ական Թվականներին Պ. Սևակի գրած Հոդվածների արձագանքը, ինչպես ասվեց, շատ մեծ է եղել։ Սակայն այդ Հոդվածների դրույթներից շատերը, մանավանդ «այո»-ի ու «բայց»-ի առկայությունը նրանցում, ոչ միայն Հակասական են համարվել, այլև շատ հաճախ անճիշտ մեկնաբանություններ ստացել։ Աննախադեպ ու անհասկանալի էին հատկապես այն սխալ ու քմահաճ մեկնաբանությունները, որ տրվեցին «Հանուն և ընդդեմ «ռեալիզմի նախահիմքերի» հոդվածին, մի հոդված, որ իսկապես ժամանակակից պոեղիայի զարգացման մանիֆեստ է՝ շարադրված պարույրսևակյան մտքի խտությամբ ու պատկերավորությամբ։

«Հանուն և ընդդեմ «ռեալիզմի նախահիմջերի» հոդվածի շուրջը սկսված բանավեճի մասնակիցներից շատերի ելույթնեըում, հատկապես բանավեճն ամփոփող Հը. Թամրադլանի «Խոսք պոեղիայի ճանապարհի մասին» ծավալուն հոդվածում², ինչպես և բանավեճից Հետո տարբեր Հոդվածներում Պ. Սևակին վերագրվեցին այնպիսի մեդքեր, որոնք ապակողմնորոշեցին ոչ միայն ընթերցողներից շատերին, այլև Հենց երիտասարդ ստեղծագործողների գգալի մասին։ Ճիշտ է, բանաստեղծը Հայաստանի գրողների V համագումարի ելույթում (1966 թ.), ինչ-որ չափով պատասխանեց իր ընդդիմախոսներին, բալց դա պատասխան *էր* ոչ թե ըստ էության, *այլ* ըստ կարգի։ *Եվ բանաստեղծը Թերևս* ավելորդ էր Համարում պատասխանելը, որովհետև այն մտջե֊ րից շատերը, որոնց դեմ վիճում էին, վիճողների կողմից էի**ն** վերագրվել իրեն։ «Առհասարակ իմ այդ հոդվածը,— ասել է նայն դեպս ինձ գրավոր պատասխանողներից ոչ մեկը իրեն նե-

<sup>\ «</sup>Սովետական գրականություն», 1970, № 5։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Գրական Թերթ», 1966, 25 և 22 ապրիլի։

ղություն չտվեց հասկանալու, թե ինչո՞ւ եմ ես իմ հոդվածը վերնագրել «Հանուն և ընդդեմ…»։ Եվ ենե չՀասկացվեց վերնագիրը, որ ամենակարևորն էր, ուստի և ինձ համար բնավ էլ գարմանալի չէր, հրբ ինձ վերագրվեցին այնպիսի մաջեր ու պահանջներ, որոնը չկային ու չէին կարող լինել իմ հոդվածում» և Իսկ բանաստեղծին շատ բան վերագրվեց, և առաջին հերթին՝ որ Պ. Սևակը պոեզիայից պահանջում է «մերկապարանոց մրտքեր ու դատողություններ հուշել», որ «ծաղր ու ծանակով ետին պլան է մղում Հույցերի աշխարհը», իսկ վերնագրի «հանուն»-ն ու «ընդդեմ»-ը ոմանք ուղղակի մեկնաբանեցին իբրև՝ Հանուն մաջի ու դատողութվան, ընդդեմ Հույզի ու զգացմունքի. որ 🦣. Սևակի հոդվածում «գարմանալի հակակրանք կա դեպի ժողովրդական բանահյուսությունը», արհամարհվել է ժողովրդական բանահյուսության ներքին հարստությունը, որ Սևակը նկատելի դառնությամբ «իր նախասիրություններից դուրս գտնվող պոեզիան Համարում է Թոնրատնային», որ Պ. Սևակի առաջ քաշած «հարցերը ուղղված են պոեզիայի առողջ ավանդների, ներկայիս պոեզիայի և իր իսկ լավագույն ստեղծագործությունների բարձր միտումների դեմ», որ ռեալիցմի անհադթահարե֊ լիությունը վախ է առաջ բերում 🗣. Սևակի մեջ, որովհետև նա ներջնապես անվստա՝ ստեղծագործական անհատականու#յուն է (այս կապակցությամբ, ինարկե, արվում էր նաև վերապանություն, թե դա Սևակի մոտ անցողակի տրամադրություն է, ոչ £5 Համոդմունը), որ ¶. Սևակր Չարհնցի ստեղծագործուԹյունից պաւրա է մղաւմ այն ամենբ,ինչով Եղիշե Չարենցը Չարենց է, որ Սևակը ժիտում է պոեզիայում ազգային նկարագիրը, ոգին, և այլն, և այլն<sup>2</sup>։

9. Սևակի «Հանուն և ընդդեմ «ռեալիզմի նախահիմբեր»-ի» հոդվածի գրության առին է դարձել բանաստեղծ Վահագն Դավներանի «Ժամանակակից պոեզիան և «ռեալիզմի նախահիմբերը» հոգվածը, որտեղ հեղինակը ժամանակակից պոեզիայի առանձետականը, որտեղ հեղինակը ժամանականից պոեզիայի առանձետակունյուններից մեկն էր համարում դեպի «ռեալիզմի նախահահիմբեր» գնալը, այսինջն բանաստեղծունյան ազատագրումը ավելորգ ծանրարհոնվածունյունից, հանգի ու չափի

<sup>&</sup>lt;sup>յ</sup> «Սովետական գրականություն», 1970, № 2։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե՛ս «Գրական Բերքե», 1966, 11 փետրվարի, 15 և 22 ապրիլի, «Սովետական Հայաստան», 1966, 30 Հունվարի և այլն։

կաշկանդվածությունից և «արտահայտչական պարզ, անպաճույն ձևերի օգտագործումը»։ Պ. Սևակը Վ. Դավթյանի արտա-Հայտած այս մտքերին «ոչ» չի ասում, այլ՝ «այո, բայց...» կամ «Հանուն և ընդդեմ…», ինչպես ձևակերպվել է Հոդվածի վերնագրում։ Այո և ճանուն, որովՀետև ժամանակակից բանաստեղծությունը իսկապես ազատագրվում է ամեն տեսակի ավելորդություններից, ինչպես և հանգի, չափի ու կշռույթի կաշկանդ*վածությունից*, բայց և ընդդեմ, *որովհետև նախ «անհանդ»*, ազատ ոտանավորով, անչափ֊անկշռույ<mark>թ գրելը արդի բա<mark>նա</mark>ս-</mark> տեղծության արտաքին հայտանիշնեrն *են և ոչ թե* նեrքին **հատ**կանիչները», և երկրորդ՝ անհանգ, ազատ ոտանավորով, անչափ-անկշռույթ գրելը մեր ժամանակներում նույնը չէ, ինչ «ռեալիզմի նախահիմքեր»-ի շրջանում։ «Նախնական ռեալիստները (լինեն դրանք Հին եգիպտացիք, ասորա-բաբելոնացիք Թե *Հալ մանրանկարիչներ*) անում էին այն, ինչ կաrող էին։ *Մինչգեռ նորերն ու նորագույնները* անում են այն, ինչ ուզում են։ Տարբերությունը ոչ միայն վճռական է, այլև Հսկայական»<sup>1</sup>։

Բանաստեղծը Հաստատում է, որ «նախնական ռեալիստները», եթե նկատի առնենք բանաստեղծության ասպարեզը, անհանգ էին գրում, որովհետև հանգով գրել չգիտեին, իսկ նորերը,
անկախ այն բանից՝ հանգով գրել գիտեն թե ոչ, ուզում են անհանգ գրել։ Եվ հենց այս ուզելուն էլ դեմ էր Պ. Սևակը, որովհետև թե անհանգ, թե ազատ ոտանավորով, անչափ-անկշռույթ
չպետք է գրել ուզելով, ճենց այնպես, այլ ներքին պատճառաթանվածությամբ։ Իսկ ո՞րն է այդ ներքին պատճառաբանվածությունը։ «Առանց հանգի և առանց չափի կարող է խոսել գետը,
պետք է վտակից առու սարքել, այսինքն՝ բահի օգնությամբ
փորել հուն և եղած սակավ չուրը հասցնել մարգի կամ ծառի,
որ տվյալ դեպքում ընթերցողն է։

Չի կարելի նախանձել այն վտակին, որ աչք է տալիս կողքից կամ հեռվում հոսող գետի (դա կկոչվի Նարեկացի՞, Ուիտմե՞ն, Ապոլինե՞ր, Թե մեկ այլ անունով) և գետություն է խաղում, բնավ չմտածելով, Թե ինքն ընդամենը վտակ է, որի ապագան կարող է կոչվել ոչ Թե գետ, այլ առու»<sup>2</sup>։ Ուրիշ խոսքով,

<sup>1 «</sup>Գրական *թերթ*», 1966, 7 Հունվարի։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Սովետական դրականություն», 1971, № 2։

ներշնչանքի ուժը, ասելիքի Հգորությունն է թելադրում խոսել առանց հանգի, չափ ու կշռույβի և ուզենալ-չուզենալու հարց չի դա։ «Ես կյանքումս,— գրել է Պ. Սևակը Վ. Հովակիմյանին ուղղված նամակում (3 II 64 թ.),— անչափ-անկշռույթ բան չեմ գրել, որով հետև դեռ իմ ներշնչանքը այդքան ուժեղ չի եղել։ Ու եթե մեկը (կամ Հարյուրավորներ) գրում են՝ իրենց ուժի ու խելքի բանն է։ Եվ խելքի, որովհետև հաճախ նույն կշռի (նույն արժեքի) բանը հանգով ու չափով անհամեմատ շահեկան է դառնում, ինչպես որ քիչ ջուրը լավ աշխատեցնելու համար առու հանել է պետաջ»<sup>1</sup>։ Մի ուրիշ անգամ բանաստեղծը ասել է. «Առանց չափի գրելու համար բավական չէ նույնիսկ մեծատաղանդ լինելը, Հարկավոր է հզու տաղանդ։ ...Անկեղծ ասած, ես ունեմ մի երադանք, որ երևի չի էլ կատարվելու՝ գրել բանաստեղծությունների մի գիրք առանց չափ ու կշռույթի, ինչպես աստվածաշնչի հանճարեղ բանաստեղծները՝ Սողոմոնը, Դավիթր կամ ինչպես Ուիտմենը։ Բայց կամենալը այլ բան է և կա-- րենալը բոլորովին այլ։ Այս պատճառով էլ աշխարհի մեծագույն րանաստեղծներից մեկը՝ Նարեկացին, իր հանձարեղ «Մատյանը» գրել է Համարյա Թե միևնույն չափով՝ Հաճախ դիմելով Հանգերի օգնությանը»<sup>2</sup>:

Ընդհանրապես հանգը, չափն ու կշռույթը և ոտանավորի մյուս օժանդակ տարրերը, համարելով բանաստեղծության արտաքին ճայտանիջներ, Պ. Սևակը պոեղիայում հիմնական տեղ է հատկացրել ներքին ճատկանիշներին, իսկ ժամանակակից, արդիական բանաստեղծ կոչվելու չափանիշ երբեք չի համարել ոչ միայն անհանգ գրելը, այլև ընդհանրապես ձևը։ Ընդհակատակը, հակադրվելով այն մտայնության, որը իբրև արդի բանաստեղծության պարտադիր հատկանիշներ է ընդունում անհանգ, անչափ ու անկշռույթ գրելը, Պ. Սևակը գլխավորը համարում է ժամանակակից մտածողությունը։ «Գլխավորը բնավ էլ նոր ձևի հարցը չէ,— գրել է նա,— ձևի հարց, եթե ըստ էության դատենք, չկա էլ, կա միայն խորքի հարց, Ուրեմն արդի կամ նոր պոեզիա ասելիս ես բնավ էլ նկատի չունեմ, թե այս կամ այն բանաստեղծը ի՞նչ ձևով է գրում՝ դիցուք, քառյակո՞վ, թե՝ ազատ ոտանավորով։ «Վարք մեծաց»-ը ես համարում եմ

<sup>1 «</sup>Գարա**ւն», 19**72, **»** 6։

<sup>2 «</sup>Սովհաական գրականություն», 1971, № 2.

իմ լավագույն բանաստեղծություններից մեկը։ Գրված է քառյակով։ Կարող էր նաև Հանգավորված լինել։ Դրանից (դրանցից) ոյինչ չէր փոխվի։ Ամեն անգամ, երբ նու ասեն կամ աւդի ասեն, սերունդները միշտ էլ նկատի կառնեն մտածողության եղանակը, *մտածողության* աստիճանը, *բնությունն ու մարդուն* կարդալու կերպը»<sup>լ</sup>։ Եվ մտածողության՝ ժամանակակից եղանակ, ժամանակակից աստիճան ասելով բանաստեղծը ամենից առաջ Հասկացիլ է «բնությունն ու մարդուն» ոչ Թե նրանց արտաջին տվյալներով, երևացող, երեսի կողմով, այլ ներքին էությամբ կարդալը, այսինքն «ներթափանցելով ոգու կառուցվածքի մեջ»։ Իսկ նա, ով ընդունակ է ըմբռնելու ոգին, «կորթնում է արտաքին տպավորությունները», «ազատվում ամեն տեսակ ավելորդություններից» ոչ թե Հենց այնպես կամ «կիսակույր-անձարակի նման», այլ «ներքին արժանիքները տեսնելու պատճառաբանվածությամբ»։ Այստեղից էլ սկիզը էին առնում արդի բանաստեղծությանը Պ. Սևակի տված թելադրական-Հուշարարական, ակնարկ-կեսխոսքայնության ընորոշումները, որոնք շատ-շատերի կողմից ժամանակին ճիշտ չընկալվեցին։ Նախ՝ Թելադրական֊ **Տուշարարական (նաև կեսխոսքային, ակնարկով, կետ-գծի)** բանաստեղծության պահանջի տռաջադրումով Պ. Սևակը հրբեք չի զարգացրել այն միտքը, Թե պիտի ստեղծել այնպիսի պոե֊ զիա, որը Հուշի մերկապարանոց մաքեր ու դատողություններ, որովհետև շատ լավ գիտեր, որ ճիշտ կամ սխալ մտքեր Թելադրելով անկարելի է ազդել, ներգործել ընթերցողի վրա («մտքեր խա՞կ, Թե՞ հասուն,— ո՞ւմ է պետք երգի մեջ»)։ Եվ երկրորդ՝ 4. Սևակի առաջ քաշած տեսակետները ոչ Թե դեմ էին մեր գրական փորձին, այլ հիմնված էին գրական նոր փորձի վրա, որ նաև իրենն էր, բանաստեղծինը։ Իսկ ի՞նչ էր ասում գրական այդ նոր փորձը. «Եթե «Հին» բանաստեղծությունը նման է Հեռվից գրված նամակի (ուստի և՝ նկարագրական- մանրամասն, ամեն ինչ պարզ և մինչև վերջ բացատրված), ապա «նոր» պոեզիան պիտի նման լինի (ուշացած Հայերիս Համար պիտի, իսկ ընդհանրապես նվան է) երկու մտերիվների, շատ մտերիմների *խոսակցության, այնպիսի մտերիմների, որոնք* իrաr ճասկա<sub>-</sub> նում են կես խոսքից կամ մի ակնա**r**կով *միայն, ուստի և նրանց* համար ոչ միայն ավելորդ, այլև ծիծաղելի է իրար բացատրել

<sup>1 «</sup>Գարուն», 1972, № 6։

րաներ, որոնք վաղուց գիտեն, ասել բաներ, որոնց կարիքը չունեն, անել բաներ, որոնք նույնքան ավելորդ ու ծիծաղելի են, ինչպես, դիցուք, իրար ձեռք տալն ու անուն ասելը այն ժամանակ, երբ իրենք ոչ միայն տարիների ծանոթ են, այլ նաև տարիների մտերիմ» : Մի այլ նամակում (3 II 64 թ.), որ դարձյալ Տասցեագրված է Վ. Հովակիմյանին, բոլոր տարակուսանքները փարատելու համար գրում է. «Ակնարկել չի նշանակում Թերատ խոսել, և կեսխոսքով գրել չի նշանակում կիսատ գրել։ Ակնարկել և կեսխոսքայնություն նշանակում է ավելուդ բան չասել, աղայամտություն *չանել, չդատել ու արտահայտվել մեր* պապիկնեrի կամ եrեխանեrի պես. *դատել ու մտածել մեղ նման, 1964* թվականի չափահաս դարձած մարդկանց պես։ Ես երեխա չեմ, որ ամեն բան ծամես ու բերանս դնես։ Դա ես ոլ միայն ուտել յեմ կարողանում, այլև դրանից իմ սիրտը խառնում է, որովհետև, կրկնում եմ, ես երեխա չեմ։ Ես ուզում եմ ինքս ծամեմ և զգամ радость узнавания! Դու ինձ Թվարանական խնդիր մի բացատրիր, որովհետև ես աշակերտ լեմ։ Դու ինձ հանրահաշվական (նաև՝ բարձր մաթեմատիկայի) խնդիր տուր, որ ես ինքս լուծեմ և զգամ радость узнавания! Այս шշխարհին և մարդկանց ես արդեն ծանոթ եմ։ Այս աշխարհի և մարդկանց մասին դու Հետս մի խոսիր (արևմտահայի ասած) սանկ-նանկ ասելով այն, ինչ ես գիտեմ, և ցույց տալով այն, ինչ աչքս նկատել է վաղուց (և ոչ մեկ անգամ), թե չէ ես խոսքդ կկտրեմ (նախ՝ քաղաքավարի, հետո՝ կոպտությամբ) ասելով. «Առաջ անցիր, Հասկացանք»<sup>2</sup>։ Ուստի և «նոր» պոեզիան «չասվածքների պոհզիա է, ոչ Թե գծի, այլ կետ-գծի (пунктир-ի) պոեզիա». նա պառան չէ, այլ շղթեա (միացման տեղում շփման շատ ջիչ մակերես ունեցող, ապա իրարից ահագին հեռացող ու կրկին մոտեցող ձևով)։ Ահա, երևի, այդ չասվածքներն են, որ... թվում են «միայն խելք»-ով գրված, անհոգի-անջիգար, ինչպես նաև բարդ...»։ Նույնն է ասում նաև «Հանուն և ընդդեմ «ռեալիզմի նախահիմքեր»-ի» հոդվածում. «...Արդի բանաստեղծությունը ինձ պատկերանում է ոչ Թե հաբթությամբ, այլ փլվածքներով, ԵԹե փորձենք նկարել նրա հետագիծը, ապա կստացվի ոչ Թե անընդ-

<sup>1</sup> σθωρπίω, 1972, № 6:

<sup>2</sup> ใหญ่ย เกษกูลเส๋ง

մեջ գիծ, այլ ընդմիջված գիծ՝ այն, ինչ կոչվում է կետ-գիծ (пунктир)։

Արանք-ընդժիջուժ են դառնուժ... անէականը, անճարկավոբը և չարժին, այլ կերպ ասած՝ բոլոր ավելորդ ժանրաժասները (այն, ինչ կարող է պատժվել). բոլոր ծանոթ տեղերը (այն, ինչ ենթադրվուժ է). ժաքից-ժիտք, պատկերից-պատկեր գցված կեռերն ու ճարժանդները (երևակայությունը, ինչպես շողը կաժ անձրևը կապուժ է երկինքը երկրին). բոլոր անհարկի կաժուրջկաժրջակները (ժիտքը, ինչպես ստվերը, թռնուժ է բոլոր ձորերի ու վիհերի վրայով)։ Այս պատճառով էլ՝ ոչ թե հաժատարած հարթություն, այլ հարթություն փլվածքներով։ Այս պատճառով էլ և այն, որ արդի բանաստեղծությունը հաճախ շատերին թըվում է խրթին, ոժանց նույնիսկ անտրաժաբանական»<sup>1</sup>։

«Հանուն և ընդդեմ «ռեալիղմի նախահիմբեր»-ի» հոդվածը նոր ուժով բորբոքեց նաև Պարույր Սևակի ու նրա պոեզիայի շուրջը տարիներ շարունակ բանավոր Թե գրավոր պտտվող այն խոսակցությունը, Թե նա բանաստեղծության մեջ ժխտում է հույզը, զգացմունքը և ընդունում է (կամ հակված է ընդունելու) միայն միտքը, բանապաշտ է և պաշտպանում է դատողական, մերկապարանոց մտքերի պոեզիան։ Մենք արդեն տեսել ենք, Թե պատանի Պ. Սևակը բանաստեղծական առաջին քայլերն անելիս գրական ի՛նչ նախասիրություններ է ունեցել, ինչպե՛ս է վերաբերվել պոեզիայի «զգացումային» Թևին։ Հիշենք 1942 Թ. նամակը, ուր գրում էր, Թե իր համար «ավելի հմայիչ է բարդը (ոչ խձձվածը և անիմանալին, այլ խորիմաստը), քան պրիմիտիվը, խորը և նստողը, քան զգացումնայինը, ռեալիստականը, քան ռոմանտիկականը»։

Այդ նաժակը, կարելի է ասել, նժան է «Հանուն և ընդդեժ...»
հոդվածին այն չափով, ինչ չափով նժան է լինուժ ժարդու պատանեկան լուսանկարը հասուն տարիների լուսանկարին։ Օվ
իսկապես, նաժակուժ էլ է խոսվուժ և՛ սիժֆոնիզժի, և՛ բարդի,
և՛ աժեն ինչ չասելու, կոնկրետ դեպքերից հեռանալու ժասին,
հոդվածուժ էլ։ Օվ եթե խորաժուխ ենք լինուժ առաջադրված
թեղերին տրվող պատասխանների ժեջ, ապա նժանության շատ
եզրեր ենք դանուժ բանաստեղծի պատանեկան և հասուն տարիների ժաջերի ժիջև։ Բայց դառնանք հոդվածին և նրա այն ժա-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Գրական Թերթ», 1966, 7 Հունվարի։

սին, որ առին է տվել ընդդիմախոսներին բանաստեղծին համարելու բանապաշտ և հույզն ու զգացմունքը պոեզիայում մերժող։

«Դարեր շարունակ,— գրել է Պ. Սևակը Հոդվածում,— բանաստեղծությունը կապել են սոտին, Համեմատել երգի հետ ու երգ էլ կոչել։ Եվ Ճիշտ են արել։ Բայց սոտից ու գլխից բացի մենք ունենք ևս մի բան, որ ժամադրավայրն է այդ երկուսի և կոչվում է հոգի կամ ոգի։ Արդի բանաստեղծությունն առհասարակ և միշտ) վեր է սիրտ կոչվածից և ավելին է երգ կոչվածից։ ...Մենք հիմա կարիք ունենք... ճոգու դիալեկտիկայի ավելի, քան սոտալի զեղմանը, որը (այդ սրտալի զեղումը) հիմքն է ճախնական արվեստի, բայց ոչ երբեք զաոգացած արվեստի։ Դրանով (սրտալի զեղմամբ) բանաստեղծությունը ոչ Թե վերջանում է, այլ սկսվում միայն, ինչպես որ երաժշտական ստեղծագործության մեջ էլ երգը երկուշաբթին է միայն և ոչ Թե շաբաթը։

Այս պատճառով էլ արդի բանաստեղծության հիմնական տիպարը, երաժշտական տերժինով ասած, ես համարում եմ ոչ ին երգային մտածողությունը, այլ ճամանվագայինը (սիմֆոնիզմը). Ոչ թե մենաձայնությունը, այլ բազմաձայնությունը։ Եվ սիմֆոնիզմ ու բազմաձայնություն ասելիս ես չեմ ենթադրում անպատճառ սիմֆոնիա (պոեմ) կամ երգչախումբ (դրամատիկական պոեմ)։ Սիմֆոնիզմ և բազմաձայնություն՝ նույնիսկ 10—15 տողանոց բանաստեղծության մեջ։ Ոչ թե մի երգ, որի եղանակը վերջանում է առաջին իսկ տնով (հետագա տների խոսքերն են փոխվում, իսկ եղանակն ու կրկներգը մնում են նույնը), այլ մի երգ, որի յուրաքանչյուր հաջորդ տունը նախորդ տան եղանակը փոփոխակում ու զարգացնում է բոլորովին այլ ձևերով։

...Խորալներ են ղողանջում մեր հոգում, իսկ մեզ ուզում են հաճույք պատճառել ճաշարանային նվագախմբով. ռեքվիեմների կարիքն է մեզ տանջում, իսկ մեզ խորհուրդ են տալիս գնալ
պարային հրապարակ. սիմֆոնիաների են ծարավի մեր ականջները, իսկ մեր նույն այդ ականջները քաշում են հենց այդ
պատճառով և ականջներից քաշելով ստիպում լսել հովվական
այն շվին, որ ընդամենը երկու ծակ ունի՝ մեկի անունը «Հույզ»,
մյուսի մականունը՝ «Սիբտ»<sup>1</sup>։

<sup>&</sup>lt;del>և գրական թերթ</del>», 1966, 7 հունվարի։

Սիմֆոնիզմ ասելով Պ. Սևակը հասկանում է այնպիսի բաշ **հ**աստեղծություն, որի լուրաքանչյուր տունը, հատվածը ծնվում է մի մեծ Թեմայից, ինչպես սիմֆոնիայում, և որտեղ այդ մասերը (տները, Հատվածները) կառուցվում են ոչ Թե մեկ, այլ մի քանի ձայնանիշների վրա, ձայնանիշներ, որոնք արտահայտում են բոլոր Հնարավոր ուղղություններով գարգացող և Հաղթանակող (կամ կործանվող) միևնույն զգացմունքը։ Բանաստեղծության մեջ երգային մտածողության («երգ, որի եղանակը վերջանում է առաջին իսկ տնով», որովհետև մեկ ձայնանիշի վրա է Հիմնված) փոխարհն Համանվագային մտածողության, սիմֆոնիզմի («որի յուրաքանչյուր տունը նախորդ տան հղանակը փոփոխակում ու զարգացնում է բոլորովին այլ ձևերով») պա-Հանջը ոչ Թե պոեզիայից Հույզերի ու զգացմունքների վտարման կոչ է, այլ ժամանակակից մարդու ներաշխարհի տարուբերումներն ու խլիրտները, զգացմունքների ու Հույզերի բազմազանությունը ամբողջ բազմաձայնությամբ Հնչեցնելու կոչ։ Այլ խոսրով՝ Պ. Սևակը բանաստեղծությանը առաջադրում է կյան**բի** բազմազանությունն արտաՀայտելու և ստեղծագործական լուծումների բազմաձևության ձգտելու պահանջ։ Երգային-միաձա**յն** րանաստեղծությունների փոխարեն բանաստեղծության Համանվագային-սիմֆոնիկ տիպարը առաջ քաշելով, Պ. Սևակը նկատի ուներ անպայման նաև բանաստեղծության կառուցվածքի փոփոխությունը, բանաստեղծական խոսքի բեռնաժափումը ավելորդ բառերից, «մտքից միտք, պատկերից-պատկեր գցված կե<del>֊</del> ռերից ու ճարմանդներից», «բոլոր անհարկի կամուրչ-կամըրջակներից»։

Դառնալով Հույզի ու զգացժունքի և ժաջի ու դատողության խնդրին, Պ. Սևակը «Հանուն» է ասուժ ոչ թե ժտքին ու խնլքին և «ընդդեժ» գոլուժ Հույզին ու զգացժունքին (կաժ «ձեռք բարձրացնում Հույզին ու սրտին»), այլ քվեարկուժ է Հանուն առտի ու գլխի, զգացժունքի ու բանականության ժաժադրության, ժի ժաժադրություն, որից էլ Հենց սկիզբ է առնուժ Հույզի, ապրուժի ծնունդը, «Խելապակաս ժարդը կարող է ժիայն ասել, թե բանաստեղծությունից դուրս պիտի վռնդել Հույզը,— ասել է ինքը՝ Պ. Սևակը։— Բայց ժիաժաժանակ ժարդ իսկապես... պարզունակության, նախնադարյանության և ժտավոր խեղճուպեր՝ Պ. Սևակը։ Ինր և հրարանանության և ժտավոր խեղճության դիրքերի վրա պիտի լինի՝ մի վայրկլան ժտաժելու Հաժար, թե բանաստեղծությունը, ոչ այլ ինչ է, քան այսպես կոչված

Հույը։ Ասեմ նաև, որ ես բնավ համամիտ չեմ իմ այն ըննա. դատների հետ, որոնք ինձ լավություն անելու համար հաճախ են գրում, Թե ես բանական-դատողական-ռացիոնալ-ինտելեկտուալ բանաստեղծ են։ Ես ստիպված են Հանդգնելով ասելու, որ ես ինձ շատ ավելի հուգական-ղդացմունքային բանաստեղծ եմ Տամարում, քան իմ այն բանաստեղծ-ընդդիմախոսները, որոնք հրդվում են հույգի ու զգացմունքի անունով։ Ամբողջ հարցն այն է, Թե ով ինչ է հասկանում հույց կամ դգացում ասելով» և 9. Սևակը հույց ու գգացում ասհյով հրբեք ոմանց նման չի Հասկացել սրտալի զեղումը, ախն ու վախը, «մազերը փետելով լաց լինելը»։ «Իրավ արվեստագետը,— գրել է նա,— նվագում է ոչ Թե նյարդերի վրա, այլ նյարդերով սեփական, ոչ Թե արցունք կորդելով, այլ արտասվելով ինքն իր մեջ, ոչ Թե տանջելով, այլ տանջվելով ինքնին»<sup>2</sup>։ Նույնը բանաստեղծը կրկնում է ուրիշ անգամ, իր խոսքը կառուցելով կյանքի պատկերի վրա. «Ո՞վ չի մասնակցել Թադման տխուր արարողությանը։ Ահավոր ծանր վիշտ, երկու քույրեր Թաղում են իրենց եղբորը և, ինչ ասել կուղի, ողբում են նրան ավելի, քան որևէ այլ ոք։ Քույրերից մեկը կուրծք է ծեծում, մազ է փետրում, երգ ու խոսքը իրար խառնում, իսկ մյուսը ողբում է զուսպ, համարյա անխոս և հրեք-չորս ժամվա ընթացքում հանկարծ ասում է մի այնպիսի նախադասություն, որից փշաքաղվում հս, ոչ միայն արտասվում, այլ ժամանակ անց, հարկ հղած դհպքում, բոլորովին օտար միջավայրում պատմում և դրանով օտարներին անգամ փշաբաղհընում՝ քույրական անհուն վիշտը վերարծարծելով։

ԵԹԵ ոմանք կարծում են, որ առաջին քույրն էր հույզով ու զգացմունքով սգում իր եղբորը, աստված իրենց հետ։ Իսկ կիրԹ, զգայուն, ժամանակակից մարդու համար առաջին քրոչ ողբը ոչ միայն կսկիծ չի հարուցում, այլև հարգանք։

Նույնն է նաև բանաստեղծության մեջ։ Հաճախ հուզականզգացմունքային են համարվում այն բանաստեղծները, որոնք լաց ու կոծ են անում, կամ իրենց ուրախության ճիչերն են արձակում այնպես, ինչպես երեքից-չորս հարյուր տարի առաջ։ Մինչդեռ նրանց այսպես կոչված հուզական-զգացումային բառերի տակ ոչ մի գրամ հույզ ու զգացմունք չկա. կա հայտա-

և «Սովիտական գրականություն», 1971, **» Հ**։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Սովհտական արվեստ», 1966, Ж 11»

րարություն, թե առանց քեզ ապրել չեմ կարող, թե քեզ սիրում եմ ծիածանի բոլոր գույներով, կա հավաստիացում, թե իր տատիկից ավելի սիրուն կին չկա աշխարհում։ Բայց չկա ո՛չ վիշտ, ո՛չ սիրո, ո՛չ հավատի, և ո՛չ էլ նվիրվածության այն լու**ցկու** հատիկը, որից բոց է բռնկվում և խարույկ առաջացնում»<sup>1</sup>:

Ահա այս «փուչ-պարկային հույզ-զգացմունքն» էր մերժում որեզիայում Պ. Սևակը և ոչ Թե ընդհանրապես հույզն ու զգաց-մունքը, «Իսկական բանաստեղծությունը չի կարող չլինել զգաց-մունքային, բայց այդ զգացումն էլ չի կարող չլինել խոհական, որովհետև մենք մարդ ենք կոչվում, այսինքն Homo sapiens, այսինքն բանական արարած, որի զգացումներն էլ պիտի լինեն բանական, ինչպես որ բանականությունն է զգայական»²։ Սրահետ էր կապված նաև «մտածող-մտավորական-իմացականությամբ լեցուն հերոսի» պահանջը, որը ոչ Թե պոեզիայում դատողականություն ու խելք բանեցնելու, այլ ժամանակակից մարդու (այս արտահայտության ամենաբարձր իմաստով) բազմագան զգացմունքները, հույզերը (որոնք չէին կարող չլինել բաշնական) արտահայտելու կոչ էր։

Նյս կապակցությամբ արժե հիշել XX դարի մեծագույն արվեստագետ մտածողներից Բերտոլտ Բրեխտին, որն ասել է.
«Չկա ավելի սխալ բան, թան նորից արվեստին տրամադրել
վերահսկողություն չունեցող զգացմունջների ոլորտը»3, Նույն
Բ. Բրեխտին է պատկանում նաև այս խոսքը. «Օս ծանոթ եմ մի
ջարջ մարդկանց, որոնց բանաստեղծությունները կարդում եմ։
Ես հաճախ զարմանում եմ, երբ նրանցից որևէ մեկը իր բահաստեղծությունը միայն զգացմունջի՞ գործ է, Բայց մի՞թե
ընդհանրապես գոյություն ունի որևէ բան, որ լինի միմիայն
ընդհանրապես գոյություն ունի որևէ բան, որ լինի միմիայն
ընդհանրապես, իմանա, որ զգացմունջները կարող են լինել
նույնջան անստույգ, որթան և մտջերը։ Սա պիտի նրան զգուջացնի։

Որոշ ֆնարհրդուներ, Հատկապես սկսնակները, երբ իրենց

<sup>1 «</sup>Սովհաական գրականություն», 1971, № 2։

<sup>2</sup> Նույն տեղում։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Иноостранная литература». 1972, № 5.

պգում են տրամադրված, վախենում են, թե բանականությամբ թելադրվածը կարող է խրտնեցնել տրամադրությունը։ Անհրաժեշտ է ասել, որ դա անպայման հիմար վախ էւ Ինչպես հայտների է իրենց աշխատանքի մասին մեծ քնարերգուների պատմածներից, նրանց տրամադրությունները բնավ չեն լինում այն մակերեսային, անկայուն, շուտ ցնդող տրամադրությունները, որոնց կարող է խանդարել շրջահայաց, թեկուզ և զգաստ խորհրդածությունը։ Նշանակալի ոգեշնչումն ու հուզվածությունը որևէ ձևով չեն հակադրվում զգաստությանը։ Ավելի շուտ կարելի է ենթադրել, որ բանականության չափանիշների հետ հաշվի չնստելու ցանկությունը ցույց է տալիս տվյալ տրամադրության խորապես անարդյունավետությունը։ Այդպիսի դեպքում չպետք է բանաստեղծություն գրել»՝:

Ընթերցողն ինքը, առանց կողմնակի միջամտության էլ, պիտի զգա, թե որքան համահնչուն են Բ. Բրեխտի և Պ. Սևակի մտքերը արդի բանաստեղծության մասին։

Պ. Սևակը կենդանի ու անՀանգիստ մտաջի պաշտպանն է և, առանց Հոդնության ու ներշնչումով բանաստեղծականացնելով մարդու խորհրդածությունները իր մասին, մերժել է սառը դատողականությունը իբրև արվեստին, պոեզիային խորթ ու ան-Հարիր հրևույթի Դատողական պոհզիան, որի Հանդհպ Հատու**կ** «ոխնրիմություն» ուներ Պ. Սևակր, իսկապես ոչ միայն զգաց*մունքի, այլև ընդհանրապես պոե*զիայի հակապատկերն է, այն₌ տեղ քնաբական «ես»-ը, Հեղինակի անհատականուԹյունը տարՎ րալուծվում է ինֆորմացիայի հոսքի, սխեմատիկ դատողականության կամ խրատարանության մեջ։ «Եթե խրատ տայր ան քարոզ կարդալը բանաստեղծություն կոչվեր,— ասել է Պ. Սևակը,— ապա աշխարհի ամենամեծ բանաստեղծները կլինեին մեր անգրազետ տատիկներն ու պապիկները»²: Պ. Սևակի պոեցիայում միտքը իր բնույթով մշտապես եղել է բանաստեղծական, զգացող միտք, մտքի լարումը հղել է ստհղծագործական լարում։ Նա տարբերում էր զգացմունքայնությունը զգացմունքից, միտա **թը՝ դ**ատողությունից և Հավասարապես խուսափում էր ինչպես զգացմունքայնությունից-սրտալի զհղումից, այնպես էլ դատողականությունից, պայքարում էր ինչպես «անմտության», այն-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Иностранная литература», 1972, № 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Սովետական գրականություն», 1971, **»** 2։

պես էլ սենտիմենտալության դեմ։ Սա Պ. Սևակի գեղագիտական ծրադրի կարևորագույն կետերից մեկն է եղել, որով բանաստեղծը առաջնորդվել է իր ստեղծագործական պրակտիկա֊ յում և իր քնարերգության մեջ Հուզական մեծ ուժով արտա-Հայտել է ժամանակակից մարդու՝ իր քնարական հերոսի մտքի լարումը։ «...Ֆիզիկայի այն օրենքը,— կարդում ենք Սայա*ի*-Նովա» մենագրության մեջ, — որ կոչվում է «եռման կրիտիկական աստիճան», վկալում է, Թե որոշ նյուԹեր եռում են՝ միայն ուրջակի ջերմաստիճանի առկայությամբ, ըստ որում եռք անդի յի ունենում ոչ միայն այն դեպքում, երբ ջերմությունը պա-Տանջված աստիճանից ցածր է, այլ նաև այն դեպքում, երբ ջերմությունը պահանջված աստիճանից բաrdr է։ Արվեստի մեջ էլ գրործում է այսօրինակ մի օրենք, որին ենթնակա են իսկական մեծ բանաստեղծները։ Պահանջվածից ցածր ջերմաստիճանով հռալու փաստն է, օրինակ, որ գրականության մեջ կոչվում է լալկանություն *կամ* սենտիմենտալություն։ *Եվ պահանջվածից* բարձր ջերմաստիճանով էլ չեռալու իրողությունն է, որ կոչվում *է* դատողականություն *կամ* իմացասլաշտություն»<sup>1</sup>։

«Հանուն և ընդդեմ «ռեալիզմի նախահիմ բեր»-ի» հոդվածի դեմ բանավիճողները, ինչպես ասվեց, Պ. Սևակին վերագրեցին նաև ժողովրդական բանահյուսությունից չօգտվելու պահանջկոչը։ Նույնիսկ հակասություն տեսան բանաստեղծի ստեղծագորժության (որտեղ բանահյուսության հարստությունը օգտագորժված է) և տեսության (որտեղ իբրև թե «մերժվում ու արհաժարհվում է բանահյուսությունը») միջև և այն կարծիքն արտահայտվեց, թե «բանաստեղծ Սևակը ջախջախում է քննադատ Սևակի գծած սխեմաները»²։ Ավելորդ է հիշեցնել, թե իսկապես որքան մեծ է եղել Պ. Սևակի սերը ժողովրդական բանահյուսության դենդանի խոսքի ու մտածողության հանդեպ։ Բայց ավելորդ չէ հիշեցնել, թե ինչ է ասել Պ. Սևակը բանահյուսության մասին «Հանուն և ընդդեմ…» հոդվածում։ «…Արժի" արդյոք այնքան շատ խոսել ժողովրդական բանահյունից օգտը-

<sup>1 «</sup>Umjup-budu», te 198:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Հr. Թամբազյան, Գոեզիան պատմության *թառուղիներում, 1971,* էջ 222։

վելու, դա մշակելու-վերամշակելու անհրաժեշտության մասին։ Բանահյուսությունն ունի իր անկրկնելի հմայքն ու հարստությունը։ Եվ ամեն ազգի գրող էլ, ծնվելով և մինչև մեռնելը, օգտվում է դրանից, ինչպես օդից»<sup>լ</sup>։ Ժողովրդական բանահյուսությունը այսպես գնահատող Պ. Սևակը միաժամանակ կարող տեսականորեն արհամարհել այդ բանահյանսությունը։ Եվ եթե նա ինչ-որ տեղ այս հարցում վերապահություն ուներ, ապա դա վերաբերում էր ոչ Թե ժողովրդական բանահյուսությունից օգտվելուն կամ ժողովրդական բանահյուսության նյութը մշակելուն ընդհանրապես, այլ այն մշակումներին, որոնք նախնական նլութի սոսկական ու պարզունակ վերաշարադրանք *են։ Հոդվածում խոսք է եղել նաև* ֆոլկլո**rային մտածելակե**rպի մասին, որն ըստ էության կապ չունի բանաՀյուսության հետ։ Ֆոլկլո**ւային մտածողություն** *ասելով, բանաստեղծը* **նկատ**ի *է* ունեցել «հետամնացությունը, խեղճ ու կրակ մտածողությունը», դրա տակ հասկացել «ամենանախնականը վատ իմաստով, ամենապարզունակը վատ իմաստով, ամենաանՀավանականը և մտացածինը, որ ոչ միայն ես, այլև բոլորս էլ սուիպված *ենք կոչել* ճեքիաթա-նաղլական։ *Խոսըն այն մասին է,* այսօրվա գրողը իր հրեկվա կամ այսօրվա հերոսներին չպիտի սիրեցնել տա այնպես, ինչպես դա արվում է հեքիաβներում, նրանց «մութ ու լույս աշխարհը» չպիտի դարձնի նույնը, ինչ Հեջիաβներում։ ԵԹե ՀեջիաԹ կարդալու մի նախապայ<sub>∼</sub> ման կա, այն, որ անվերապահորեն պիտի հավատաս հե*ջիաԹաբանին, հեջիաԹ պատմողի բոլոր ասածներին, առանց* Տարցնելու, Թե այդպես կարո՞ղ էր պատա**հել, ապա ժաման**ակակից գրականություն ընթերցողի համար կա բոլորովին հակառակ նախապայմանը, որ նույնպես սկսվում է նույն Հարթով՝ իսկ այդպես կարո՞ղ էր պատահել... Եվ մի՞թե գաղտնիք է, որ մենք այսօր կարդում ենք երեկվա ու այսօրվա մասին գրված հաստափոր գրքեր, որոնց հեղինակները պարզապես վատ Թե լավ գրական լեզվով պատմում են մի անծայրածիր հեքիաթ, մոռանալով, որ մենք երեխա չենք և կարող ենք Հարընել. «Քեռի, բա այդպես լինո՞ւմ է»։ Ահա հենց սա 🛮 է, որ ես կոչում եմ «ֆոլկլուային մտածողություն»<sup>2</sup>։ Ֆոլկլորային մտածողությամբ

<sup>1 «</sup>Գրական թերթ», 1966, 7 հունվարի։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Սովետական գրականություն», 1971, № 2։

ստեղծված հեթիաթա-նաղլական պրականությունը ինչպես երեկ, այսօր նույնպես ունի իր ընթերցողը։ Եվ Պ. Սևակը նման գրականություն ստեղծելն ու այդ գրականությունը ընթերցելը դիտել է մի ամբողջական երևույթ, դա բնորոշելով «թոնրատնային պրականություն» պատկերավոր արտահայտությամբ։

Ժամանակակից գրականության ամենատարբեր հարցերի ու խնդիրների մեջ Պ. Սևակի Համար ամենակարևորներից մեկը երիտասարդների դործն էր, որովհետև «նրանց վաղը մեր ժողովրդի վաղն է»։ Բանաստեղծը մեծագույն ուշադրությամբ ու մտահոգությամբ էր հետևում երիտասարդների ստեղծագործական փորձերին, գրում էր նրանց մասին, ոգևորում շնորհալիներին, կապում ճշմարիտ պոհզիայի հետ, համոզված լինելով, որ նրանցից ովջեր բանաստեղծ չդառնան էլ, կլինեն պոեզիայի լավ ընթերցող, որ նորից պոեզիայի շահն էր։ Երիտասարդները **ն**րա մոտ գնում էին խորՏրդի ու պաշտպանութվան, լսհլու Հա⊷ մար ճշմարիտ խոսք, Թերևս և դառն, բայց միշտ ուղղակի ու անկեղծ։ Պ․ Սևակը բարյացակամության անսպառելի սլաշար ուներ նաև այստեղ, և անկարելի է, որ որևէ երիտասարդ դիմած լինի նրան ու անպատասխան ժնացած լինի։ Առարկելով դիտողություններ անելով երիտասարդներին, նա կարևոր Ļμ համարում ամենից առաջ այն, որ հանկարծ սաղմի մեջ չսպանվի պտուղ-ձիրքը, որը հասունանալով կարող էր ձեռք բերել իր իսկական արժեքը։

Իսկ երբ տեսնում էր, որ երիտասարդները, դեռ որևէ գործ չարած, մեծամտում են, այդ ժամանակ չէր խնայի նույնիսկ ամենահարազատ ու սիրելի մարդուն։ Մարդու մեջ նրա համար ամենից ավելի ատելի բանը Թերևս մեծամտությունն էր, որ նա համարում էր «հոգու ցեց» («Գլուխ կոչված գունդը որքան դատարկ է, նույնչափով էլ լցված է մեծամտությամբ»)։ Եվ դրանով պիտի բացատրել այն խստությունը, որով նա խոսեց 1969 թ. Հայաստանի գրողների միության վարչության պլենումում։ «Երիտասարդության ասվածի ամենաբնորոշ հատկանիշը Թերևս ինջնավստահությունն է,— ասել է նա այդ ելույթում։— Եվ սրա մեջ ոչ մի պախարակելին և վտանգափորն սկսվում են կես քայլ հետո, երբ հանդես է գալիս մեծաժմրտությունը։ Իսկ ովջե՞ր են սրանը՝ մեծամիտները։ Եթե աշ-

խարհում կան բացահայտ հրջանիկներ, ապա, մեծամիտները, իմ կարծիքով, հրջանիկների առաջին շարքում են։ Սրանք չեն ունենում կասկածի ոչ մի րոպե։ Ուրիշների, մեծերի հետ համեմատվելու ոչ մի ցանկություն։ Դիմացները՝ մի հայելի, որ անդրադարձնում է միայն իրենց ինքնասիրահարված դեմքը։ Դսկ բանաստեղծին պե՞տք է արդյոք հայելի։ Պետք է և շատ։ Սակայն ոչ թե իր ունեցածով հիանալու, այլ իր չունեցածի վրա խորհելու համար։ Եվ հետո՝ կա հայելու մեկ այլ տեսակ էլ, որ կոչվում է մոգական կամ ծուռ հայելի և այլակերպ է ցույց տալիս իրեն նայողին։ Արվեստագետին պետք է հենց այս վերջին տեսակի հայելին, որպեսզի ինքնահավանություն ծախելու փոխարեն աչալրջություն գնելու կարիքն զգա»<sup>1</sup>:

Պ. Սևակը արտակարգ լրջությամբ էր վերաբերվում գրական քննադատությանը։ Իր բանաստեղծություններն ու պոեմները, Տոդվածները միշտ էլ Տրատարակության հանձնելուց առաջ տալիս էր մտերիմներին կարդալու, պահանջելով, որ առանց մատիտի չկարդան՝ խիստ վերաբերվեն, իրենց կարծիքներն ասեն առանց քաշվելու։ Նա կարող էր լսել ամենախիստ քննադատությունն ու ամբողջ ճշմարտությունը, եթե միայն այդ արվում ու ասվում էր բանաստեղծին ճիշտ բմբռնելուց հետո։ Եվ եթե նրան կարողանում էին համոզել, որ այս կամ այն փոփոխությունը անհրաժեշտ է տվյալ գործի մեջ, ապա նա անպայմանորեն կատարում էր։ Մեծ նշանակություն տալով գրական քննադատությանը, Պ. Սևակը դժգոհ էր մեր քննադատությունից, և դժգոհ էր ոչ Թե այն պատճառով, որ իր այս կամ այն գործը հավա-՝ նության չէր արժանանում, այլ այն բանի համար, որ **ջնն**ա֊ դատությունը չէր կարողանում թափանցել էության մեջ։ «․․․Քանն այն չէ, որ քննադատում են,— գրում է նա «Քննադատությունը այլևս հավելված չէ» հոդվածում,— նայած Թե ինչի համար և ինչպես են քննադատում։

... Իսկական քննադատը ճանաչվում է ոչ այնքան այն բանով, թե ինչպես և ինչի ճամաr է քննադատում, այլ այն բանով, թե ինչպես և ինչի ճամաr է գովաբանում։ Գայթակղության քարը հենց այստեղ է։ Ահավասիկ գովել են քեզ, պարզապես երկինք հանել, բայց դու աքլորավարի քայլելու փոխարեն չըրջում ես գլխահակ ու մոլորաքայլ, որովհետև տեսնում ես, որ

և «Սովհտական գրականություն», 1970, № 8։

Աստծուն Աստվածատուր են կոչել, այսինքն՝ գովել են այն, ինչ գովել չարժեր, և չեն նկատել (իսկ Հաճախ էլ ջարդուփշութ են արել) այն, ինչը չէր կարելի չնկատել ու չգովել...»!։ Քըննադատությունից դժգոհ էր նաև, որ նա հասարակության վրա ագդեցություն չէր թողնում, կլանքի մասին ոչինչ չէր ասում, ակադեմիական էր, խոսում էր չոր ու կաղապարված լեզվով, բանեցնում դիվանագիտական ոճ և, ամենից ավելի՝ պատրաստի տեսություններով էր մոտենում պոեզիայի նոր երևույթներին։ «Մեր քննադատներից շատերը գրականության դռները բայյելու Համար ունեն մեկ ու միակ բանալի։ Բայց բանաստեղծական<sub>ե</sub> գրողական «տունը» բնավ էլ «տիպային» միանման-նույնանմուշ շենք չէ, որի բոլոր դռներին գցված լինի միանման-նույնանմուջ կողպեք։ Գրողի տունը ավելի նման է Հինավուրց ամրոցի, որի ամեն դուռն ունի իր փակն ու փականը, իր կողպեքն ու նիգը։ Ուստի և քննադատն իր պաշտոնով նման պետք է լինի ոչ *ի*ն նոrorյա հավաքաrաrի՝ *Հոկայական ողջ շենքի բոլոր դռները* րացող իր մեկ ու միակ բանալիով, այլ նինավութց փակակալի՝ բանալիների այն ծանր կապոցով, որ պիտի կախված լինի նրա նույնիսկ ոչ կողքից, այլ վզից (որպեսցի ամեն վայրկյան առավել սուր զգա դրանց անհրաժեշտ ծանրությունը)...»<sup>2</sup>,

Պ. Սևակը ամբողջ կյանքում չի իմացել, Թե ինչ բան է Հանգիստը, ստեղծագործական դադարը։ Եվ սա պատկերավոր խոսք կամ փոխաբերություն չէ։ Բանաստեղծական որևէ մտահղացման իրագործմանը հետևել է գրականագիտական ուսումնասիրությունը կամ հոդվածը, դրանց հետևել է թարգմանչական աշխատանքը, հաճախ այս երեքը զուգահեռաբար։

Երևան վերադառնալուց հետո բանասիրուհյամբ զբաղվելու «անթեղված կրակը» նորից՝ բորբոքվում էւ 1962 թվականին, Սայաթ-Նովայի ծննդյան, 250-ամյակի կապակցությամբ, միան-գամից (և շատ-շատերի համար անսպասելիորեն) դարձավ դեպի Սայաթ-Նովան, որի ստեղծագործությամբ ինչ-որ չափով նա-խապես զբաղվել էր և պրպտումներ ու համեմատություններ արել «Նորացած Սայաթ-Նովան» հոդվածը գրելիս»։ Պարույր

<sup>1 «</sup>Գրական Թերթ», 1966, 1 հուլիսի։

<sup>9</sup> Նույն տեղում։

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> «Գրական *ԹերԹ», 1959, 8 սեպտեմբերի*։

Սևակ և Սայաβ-Նովա՞։ Պոհզիայում իրեն աշուղության ոխերիմ **թ**շնամի հայտարարողը գիտության մեջ զբաղվում է աշուղով, այս էր անակնկայի հկածների տրամաբանությունը։ Այսպես **մտած**ողները գիտեին մի բան, որ Պարույր Սևակը Թշնամի էր պոհզիայի մեջ աշուղություն անողներին (և չէին սխալվում, սակայն դա բացատրում էին միայն Պ. Սևակի «ձևապաշտու-Թյամբ», «ֆորմայիզմով»)։ Բայց Նրանք չգիտեին, որ Պ. Սևակը ոչ Թե Թշնամի, այլ բարեկամ էր ու պաշտպան աջուղության *(ձևի)* մեջ պոեզիա անողնեrին, *որոնցից մեկն էլ Հենց Սայաթ*-Նովան էր։ Պ. Սևակը չէր ընդունում, մերժում էր ոչ Թե ընդհանրապես աշուղներին, այլ մեր օրերում իրենց անճարակությունը աշուղությամբ ընթերցողների վզին փաթաթողներին ու սրանց պաշտպաններին (Հիշենք երեսնական Թվականների վեդ,ջերը), և, ամենից ավելի, աշուղական արվեստը, այդ Թվում նաև Սալաթ-Նովայի, ընդօրինակող ժամանակակից բանաստեղծներին։ ԱՀա Թե ինչ է գրել Պ. Սևակը այս կապակցությամբ. Սայաթ-Նովային «Հետևեցին ոչ միայն տասնյակ աշուղներ, այլև տասնյակ բանաստեղծներ, այս բառիս արդիական առու-វិក្សារ

Ու տեղն է եկել ասելու, որ ՍայաԹ-Նովան վնասել է տվել՝ պարկ տալով՝ հետևակ-ընդօրինակողների (եվրոպական բառով ասած՝ էպիգոնների) մի խուռն բազմուԹյան, որոնցից ոմանց կարելի է հանդիպել նույնիսկ այսօր էլ։

... Շռայլ վատնիչ է... Սայաթ-Նովան, որի ցրած ու շաղ տված հարստությունն էլ ոչ միայն շարունակում է մնալ աշխարհում, այլև տալիս է նոր շահ ու շահույթ՝ ձեռքերով ու ջանքերով բոլոր նրանց, ովքեր ծնվել են տալու համար և ոչ թե մաճառելու... Այսինքն՝ ովքեր ժառանգորդ են ոգու, բայց ոչ տառի. ովքեր տերն են բնագավառի, բայց ոչ շուկայի։ Այսինքն՝ ովքեր հեծյալն են սայաթ-նովայական նժույգի, բայց ոչ հետե-փակը նրա. ովքեր չեն ընդօրինակում, այլ շարունակում են օրինակ տալ...

Ամեն մարթ չի՛ կանա խըմի՝ իմ չուրըն ո՛ւրիչ չըրեն է. Ամեն մարթ չի՛ կանա կարթա՝ իմ գիրըն ուրիչ դրրեն է։

Բանաստեղծի հենց այս իմաստուն պատվիրանն է, որ անտեսել կամ չեն ըմբոնել նրա անունով կուրծք ծեծողները։ Եվ իսկապես էլ. բանաստեղծական սերունդների հերթափոխման խնդիրն է՝ իր նախորդի «ուրիշ ջրեն» խմել կարողանալը և այդ արտաբխվի մի նոր տեսակ «ուրիշ ջուր»։ «Ուրիշ ջուր» և ոչ Թե նույն այդ ջրի արտադրությունը՝ քիմիական կամ (ինչպես ասում են) լարորատորիական եղանակով, այսինքն կապկելով կամ Թութակելով»<sup>1</sup>։

1962 թվականի վերջերից սկսում է «Սայաթ-Նովա» ուսումնասիրության նախապատրաստական աշխատանջները, իսկ 1963 թ. ապրիլ-մայիս ամիսներին շարադրում է մենագրության «Սայաթ-Նովայի ստեղծագործությունը» բաժինը, որի մի զգալի մասը Սայաթ-Նովայի հոբելյանական օրերին հրապարակվեց մամուլում։ 1963 թ. հուլիսից Պ. Սևակը աշխատանջի է հրավիրվում Հայկական ՍՍՀ ԳԱ Մանուկ Աբեղյանի անվան գրականության ինստիտուտի հայ հին ու միջնադարյան գրականության բաժնում իրրև ավագ գիտաշխատող ամբողջացնելու համար

Բալը, ինչպես միջտ, «Սալաթ-Նովան» գրելիս էլ Պ. Սևակը *Տարազատ է մնացել աշխատանքային իր ոճին, այսինքն՝ դա*դարներ է տվել բանաստեղծությունների և այլ գործերի համար։ «Սայաթ-Նովա» մենագրության առաջին մասի վրա աշխատելիս ամբողջովին լցված է եղել պոեզիայով, և շտապել է օր առաջ ավարտել՝ բանաստեղծությանը նվիրվելու Համար, Եվ 1963 Թվականը ավարտվում է, իսկ 1964 Թվականը սկսվում է բանաստեղծություններով։ Մի նամակում, որ հասցեագրված է Վ. Հովակիմ լանին, (25 I 1964) կարդում ենը. «Ծննդիս (բանաստեղծի 40-ամյակն էր 🗕 Ա. Ա.) քաշքշուկն անցնելուց 🕻 հտո պիտի (բռնություն գործադրելով) բանաստեղծության բերանը փակեմ և վերադառնամ Սալաթ-Նովային (պիտի գրեր «Երբ է ծնվել ՍալաԹ-Նովան» գլուխը— Ա. Ա.ւ)։ Պարտավոր եմ մինչև դարուն կատարել իմ տարեկան պլանը (ինստիտուտի համար), դի դարնանից պիտի զբաղվեմ շինարարությամբ (մինչև ձյուն գալը)»։ Բայց բանաստեղծությունը «Սայաթ-Նովա»-ից զորեղ է լինում։ 1964 թվականի փետրվարին, թեև հիվանդ պառկած, գրում է «Ողջույնի քմայքներ» շարքը և այլ բանաստեղծություններ։ Մարտ ամսին գնում է Դիլիջան, կոմպոզիտորների ստեղծագործական տանը կազդուրվելու և... Հանգստանալու։ Եվ իսկապես Հանգստանում է. ազատագրվում է նաև այն բանաս-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Սայաβ-Նովա», էջ 551---352։

տեղծություններից, որոնք թղթին հանձնելու ժամանակ ու հնարավորություն (այսինքն միայնակ, առանձնության մեջ մնալու)
չուներ, Ինչ հրաշագործ են եղել բանաստեղծի համար մարտյան այն օրերը, որ անցկացրել է նա Դիլիջանում, Վաղ գարնան այդ օրերին բանաստեղծից չի հեռացել ոգևորությունը, և
նա մեկը մյուսի հետևից գրել է «Եղիցի լույս» գրքի «Նորից չեն
սիրում, սիրում են կրկին» շարքի բանաստեղծությունները, երբեմն օրական գրելով 3—4 գործ, Դիլիջանյան շարքից հիշենք՝
մարտի 10-ին՝ «Սերը», մարտի 11-ին՝ «Սուրճի գավաթի դիմաց», «Երեխայի լեզվով», «Ագահության գինը», կամ մարտի
20-ին՝ «Փակիր աչքերդ», «Ներկա-բացակա», «Ավելորդ անհավատություն», «Կեղծ անցաթղթով» և այլն։

Եվ այս բանաստեղծություններից հետո է միայն, որ նույն թվականի մայիսին կրկին անգամ գնում է Դիլիջան և գրում «Երբ է ծնվել Սայաթ-Նովան» գլուխը, որ ամենից ավելի երկար ու մանրակրկիտ բանասիրական աշխատանք է պահանջել։ Սա-յաթ-Նովայի ծննդյան թվականը ճշտելու համար, հարկ է եղել դիմելու վրացական աղբյուրներին։ Այս հարցում նրան սիրով ու անշահախնդրությամբ օգնել են վրացական գրավոր աղբյուրներին ծանոթ ու վրացերեն իմացող բարեկամները, հատկապես Սուրեն Ավչյանը, որ Թիբիլիսիի արխիվներից արտագրել և ուղարկել է Պ. Սևակին անհրաժեշտ որոշ նյութեր։

«Սայաթ- Նովա» ուսումնասիրությունը, վերջապես, ամբողջացնում է 1966 թվականին՝ գրելով աշխատության երրորդ մասը («Ծանոթագրություններ») և ներկայացնում է Հայկական ՍՍՀ գիտությունների ակադեմիայի Մ․ Աբեղյանի անվան գրականության ինստիտուտ իբրև դիսերտացիա՝ բանասիրական գիտությունների թեկնածուական աստիճան ստանալու նպատակով։

Դիսերտացիայի պաշտպանությունը տեղի ունեցավ 1967 թվականի հունիսի 27-ին։ Ինստիտուտի նիստերի դահլիճն ու միջանցքները անկարող էին տեղավորել պաշտպանությանը ներկա գտնվել ցանկացողներին։ Գիտական հասարակայնությունը վաղուց այդպիսի հետաքրքրություն չէր ցուցաբերել թեկնածուական դիսերտացիայի պաշպանության հանդեպ և ականատես չէր եղել այնպիսի տաք բանավեճի, որպիսին ծավալվեց աստիճան հայցող Պ. Սևակի ու ընդդիմախոսների միջև։ Պաշտոնական ընդդիմախոսները՝ Մորուս Հասրաթյանը, Ռուբեն Զարյանը, Ասատուր Մնացականյանը, Ս. Աղաբարյանը բանավիճելով հանդերձ (հատկապես անվանի սայաթնովագետ Մ. Հասրաթյանը, որի ընդդիմախոսությունը ավելի քան երեք ժամ տևեց), առաջարկեցին Պ. Սևակին միանգամից ջնորհել բանասիրական գիտությունների դոկտորի աստիճան։ Ինստիտուտի գիտական աստիճաններ շնորհող խորհուրդը ընդունեց ընդդիմախոսների առաջարկը և միաձայն որոշեց «Սայաթ-Նովա» մենագրության
համար բանաստեղծին շնորհել բանասիրական գիտությունների
դոկտորի աստիճան։ ՍՍՀՄ բարձրագույն ատեստացիոն հանձնաժողովը այդ որոշումը հաստատեց 1969 թվականին։

«Սայաթ-Նովա» մենագրությունը, ըստ կառուցվածքի, ունի հրեք բաժին, բայց ըստ էության՝ հրկու մասից է բաղկացած՝ բանասիրական ու գրականագիտական։ Բանասիրական մասում («Երբ է ծնվել Սայաթ-Նովան», «Ծանոթագրություններ») Սևակը հիմնականում հետամուտ է եղել Սայաթ-Նովայի ծնընդյան Թվականի ճշտմանը, նրա սիրո օբյնկտի՝ Աննայի ինքնության բացահայտմանը, անդրադարձել է Սայաթ-Նովայի ստեղծագործության հետ կապված բանասիրական-գրաքննադատական տեսություններին ու մեկնաբանություններին՝ ժխտելով կամ <del>Հաստատելով դրանք և կատարել է բանասիրական մի շարք այլ</del> կարգի ճշգրտումներ։ Հիմնվելով միակ «փաստաթոյցերի»՝ Սախաղերում պահպանված ինքնակենսագրական յաԹ-Նովայի բնույթի տեղեկությունների ու ծածկագրությունների վրա, Պ. Սեվակը հաստատում է, որ Սայաթ-Նովայի ծննդյան Թվականը պիտի լինի 1722-ը, իսկ նրա ճակատագրական սիրո առարկա Աննան ոչ այլ ոք է, քան Աննա Բատոնաշվիլին, նույն ինքը Թեյմուրազ Թադավորի դուստրը, Հերակլ II-ի քույրը, որ նույնպես ծնվել է 1722-ին։

Սայաթնովագհաները կարող են վիճել կամ չընդունել Պ. Սեվակի փաստարկները ինչպես Սայաթ-Նովայի ծննդյան Թվականը ճշտելու, այնպես էլ Աննայի ով լինելը հաստատելու ուղղությամբ։ Սակայն աշխատության բանասիրական արժեքը դրանից որևէ չափով չի կարող իջնել, որովհետև Պ. Սևակը գիտական
ու գրական շրջանառության մեջ է դրել այնպիսի դրույթներ ու
կռվաններ, որոնցից շատերը մինչ այդ որևէ սայաթնովագետի
մտքով չեն անցել, ուստի և կարող են դառնալ ճշմարտությանր
հասնելու ազդակներ։ Ավելին, եթե նույնիսկ սայաթնովագետներին
(ոչ իհարկե Սայաթ-Նովայով զբաղվող, գիտության հետ որևէ
կասլ չունեցող պատահական դիլետանտներին) Պ. Սևակի առաջ

քաշած բոլոր փաստարկներն իսկ մեկիկ-մեկիկ թվան «լեպենդ ու առասպել», դարձյալ ժամանակակիցների ու Տետներդների համար գեղեցիկ ու մշտապես հիշարժան կմնա այն փաստն ինքնին, որ բանաստեղծ Պ. Սևակը բանասիրական պրպտումներ է կատարել Սայաթ-Նովայի կյանքի ինչ-որ մութ կողմերը բացահայտելու համար, զբաղվել նրա կենսագրության ինչ-ինչ փաստերը ճշտելով։

«Սայաթ-Նովա» մենագրության անկշռելի արժեքը գրականագիտական մասն է («Սայաթ-Նովայի ստեղծագործությունը»),
որ ոմանց ժամանակին թվաց ոչ գիտական, որովհետև շատ էր
հեռու ակադեմիական շարադրանք լինելուց։ Դա, ինչպես ասել
է Պ. Սևակը, «բանաստեղծի էսսե է բանաստեղծի մասին», նոր
խոսք Սայաթ-Նովայի խաղերի մասին եղած գրականագիտական
հարուստ գրականության մեջ։ «Սայաթ-Նովայի երգերի բովանդակությունը վերլուծելիս,— գրել է Ռ. Զարյանը իր ընդդիմախոսության մեջ,— նա (Պ. Սևակը— Ա. Ա.) գերազանցում է իր
բոլոր նախորդներին։ Ես այս դեպքում նկատի ունեմ նաև նույնիսկ այնպիսի հեղինակությունների, ինչպիսիք են Հովհ. Թումանյանը և Վալերի Բրյուսովը» և

Այս մասում դրսևորվել են Պ. Սևակի պատմա-Հասարակական, փիլիսոփալական-Հոգեբանական, գրական-մշակութային, ազգագրական-բանաՀյուսական բազմակողմանի ու խոր իմացությունները։ Նա ամենից առաջ Հրաշալի է իմացել Սայաթ-Նովայի ժամանակվա Հայաստանն ու Վրաստանը, խորապ**ես** պատկերացրել Հասարակական ներհակ ուժերի բախումները, քաջատեղյակ է եղել XVII դարի Վրաստանի, հատկապես Թիֆլիսի բազմաշերտ ու բազմազգի բնակչության կենցաղին ու սովորուլթներին։ Եվ ամենակարևորն այն է, որ այդ իմացությունները պասսիվ չեն եղել, այլ օգնել են գրականագետ 🗣. Սևակին կատարելու Սայաթ-Նովայի ստեղծագործության խոր ու ինքնատիպ վերլուծություն, Հասնելու ինքնուրույն Հայտնագործության։ Իսկ Արևմտյան ու Արևհլյան, իհարկե նաև հայ, գրականությունների Հիմնավոր իմացության շնորհիվ 4. Սևակը Սայան-Նովայի տաղերի վերլուծունյունը կատարել է գրական շատ լայն զուգահեռներով ու առնչություններով և սահմանել նրա տեղը ինչպես հայ, այնպես էլ համաշխարհային պոեզիայում։

հ Ռ. Զարյանի ընդդիժախոսության մեջենագիր մի օրինակը պահվում Է **բանաստեզծի ձեռա**գրերում։ Այդ օրինակից էլ արված է մեջբերումը։

Հիշենք այն Համադրումները, որ այնքան բանիմացությամբ աւ Հմտորեն արվում են մի կողմից Սայաթ-Նովայի տաղերի, իսկ մյուս կուլմից Նարեկացու, Քուլակի պոեզիայի, Շերսդիրի սունետների, արևելյան բանաստեղծության, ֆրանսիական ու գերմանական ժողովրդական երգերի հետ, մի բան, որ ոչ ոք մինչ այդ չէր կատարել, բացառությամբ Հովհաննես Թումանյանի, որ առաջինն է դիտել Սայաթ-Նովայի ու Շեքսպիրի սոնետների միջև եղած ընդհանրությունը։

Պ. Սևակը մեր առջև բացում է Սայաթ-Նովայի թանաստեղծական գաղտնարանների դռները, ցուցադրում նրա Խաղերի
հարստությունն ու անթոշնելի գեղեցկությունները, հոգեբանական
խոր վերլուծումների միջոցով տեսանելի դարձնում այն հակամարտությունները, որ ապրել է մեծ Ըղձավորն ու Բեզարածը։
Պ. Սևակը այնջան խորությամբ է զգացել, ապրել ու բացահայտել Սայաթ-Նովայի սիրո ողբերգականությունը, ժամանակի
ու իրականության հետ նրա ունեցած բախումներն ու կործանումը, որ մենագրության շատ էջեր սարսռազդու են գեղարվեստական ստեղծագործության չափ, Տեսեք, թե ինչպիսի
մեկնարանություն ու բացատրություն է տրվում միայն երգլի
մեկ՝ «Ինձ լիդ տվին» արտահայտությանը.

«Սազը քոքած, ձեռիս րռևած, հազըրված, Թաքավուրի մոդ դնացի զարթըրված. Ինձ յի՜գ տրվին, վունցոր փուշըս կոտրրված։ Էրևնկ լիզուն չիմանայի յիս նըրանց. Ասին՝ «Գը՜նա, էրեսըա սիվ մուր իս դուն»։

## «Ինձ յիդ ավին»։

«Մենք անձամբ չենք տեսել այդ «յիդ տվող»-ետ դարձնողներին, ուստի և չենք զգում բանաստեղծի կրած վիրավորանքի
բովանդակ ծանրությունը։ Մենք անձամբ չենք տեսել, բայց մենք
ճանաչում ենք նրանց։ Մի վայրկյան հիշեցեք ձեզ ետ դարձնողներին, պատկերացրեք նրանց դեմքի արտահայտությունը, որ
(Թվաբանական լեզվով ասած) հակադարձ համեմատական է
իրենց ինչպես հոգու, այնպես էլ գլխի պարունակությանը. հիշեցեք նրանց խուլ Թշնամությունն ու թաքցրած նախանձը այն
ամենի հանդեպ, ինչ ունեք դուք և ինչից արդար բնությունը
զրկել է նրանց՝ այդ Թշնամությունն ու նախանձը գունավորելով
բարձրավիզ հավակնոտությամբ ու խոսուն գոռոզամուտ թյամբ.

հիշեցեք, վերջապես, նրանց լեզուն, որ շատ հաճախ դի են-Մարկվում ամենակարող քերականությանը, էլ ո՜ւր մնաց Թե խղճի ձայնին,— հիշելով մի վայրկյանում՝ այս ամենը դրեցեք այն նժարին, որ հակամետ է ձերինին, որովհետև ոչ միայն ունակություններն ու տաղանդը, այլ նաև ազնվությունն ու խիղճը, մինչևիսկ սեփական կարծիքն ու սեփական քրտինքով հաց վաստակելն էլ, լեզուն ստամոքսին և միտքը աղիքներին չզոհաբերելու քաջությունն էլ արժանիքներ չեն միայն, այլև կըշըռվելու չափ շոշափելի արժեքներ,— մտովին վայրկենապես կատարեցեք այս երկար գործողությունը և... անձամբ ու անմիջապես կղգաք բանաստեղծի կրած վիրավորանքի ահռելիությունը, ինչպես նաև կհասկանաք այն, ինչ մեզ համար այսօր նվաստանալ է նշանակում» և

Պ. Սևակի գրականագիտական մտքի Թռիչքը, Հոգեբանական խոր Թափանցումները, դիպուկ բնութագրումները, չասվածները կարդալու, լռությունները վերծանելու, փակագծերը բացելու, վերլուծելու ու ընդհանրացնելու մեծ կարողությունը մենագրության այս մասին անխամրելի փայլ են տալիս. Այստեզ, առանց չափազանցության կարելի է ասել, որ Պ. Սևակի գիտական ներշընչանքը հավասարվել է նրա բանաստեղծական ներշնչանքին, գրական, գեղագիտական երևույթների, բանաստեղծի կոչմանին, պրական, գեղագիտական երևույթների, բանաստեղծի կոչմանին, էջում, բարձրացել են Թևավոր խոսքի ատիճանի և մեկնաբանության հարուստ նյութ կարող են տալ գրականության տեսաբաններին։

«Ձարժե գիրք գրել անցյալի մասին, եթե այդ անցյալին չպիտի նայես այսօրվա բարձունքից»,— իր մենագրության կապակցությամբ ասել է Պ. Սևակը²։ Եվ իսկապես, Սայաթ-Նովայի Տաղերը նա կարդացել է նորովի, իբրև XX դարի երկրորդ կեսի մարդ ու բանաստեղծ, նրա ստեղծագործության ինչ-ին ու ինչպես-ին նայել է ու մեկնաբանել մեր ժամանակների բարձունքից, բայց բնավ չկտրվելով պատմական այն Հողից, որի ծնունդն է եղել երգիչը։

Սայաթ-Նովայի ստեղծագործության տված իբական ճնաբավոբությունների *առիթով, Պ. Սևակը արծարծել է պոեզիայու*մ

<sup>1 «</sup>Սայաթ-Նովա», էջ 328--329։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Дружба народов», 1964, № 6.

ին ընակենսագրության ու դարի կենսագրության անձնականի ու բնդՀանուրի, գեղարվեստական պատկերի ու իրականության փոխ Հարաբերությունները, ավանդության ու նորարարության, ձևի ու բովանդակության հարցերը, վերլուծումների հիմքում դնելով րանաստեղծականի իր րմբռնումներն ու պատկերացումները, փաստերը գնահատելով այսօրվա դիրքերից։ Այս առումով աշխատության գրականագիտական մասը մի իսկական ինջնաբա֊ րահայտում է, հավասարագոր ընարական այն ինընադիմանկարներին, որ ստեղծել է Պ. Սևակը։ Գրականագիտական վերլուծություններում վերակենդանանում է ոչ միայն Սայաթ-Նովան իր մեծ սիրով ու տառապանքով, այլև մենք մշտապես զգում ենք Պ. Սևակի Լենդանի կերպարը։ Պ. Սևակը ոչ միայն Սայութ-Նովայի ադամանդակուռ պալատի դռները բացելու բա-Նային է գտել, այլև սեփական ստեղծագործության համար է տվել բանալիներ, որոնց այսուհետ դիմելու են նրա պոեզիան ուսումնասիրողները։ Իսկ այն դասեւր, որոնք ՍայաԹ-Նովայի ստեղծագործությունից իբրև ընդՀանրացում բխեցրել է **Գ**. Սեվակը, նաև իր դասեrն են բանաստեղծներին՝ ներկա ու ապագա։

«Հանճար լինելուց առաջ և լինելու համար պետք է նախ մարդ լինել, ինչպես որ համամարդկային լինելուց առաջ և լինելու համար հարկավոր է նախ լինել մարդկային՝»,— սա է այդ դասերից մեկը։ «Սայաթ-Նովան չէր լինի Սայաթ-Նովա, եթե լիներ ժամանակից դուrս։ Բայց Սայաթ-Նովան չէր էլ լինի Սայաթ-Նովա, եթե չլիներ ժամանակից վեռ՝ ժամանակի կարգախոսական չարիքից, պարագայական պարտադրանքից և շուկայական պահանջից։

Չլինել ժամանակից դուրս, բայց լինել ժամանակից վեր,...
ահա երկրորդ դասը, որի ուսուցումը պարտադիր մնում է այսօր էլ...², «Չի կարելի ամուսնանալ Նորին պայծառափայլություն ճշմարտության հետ, ինչպես արել ու անում են բանաստեղծ հորջորջվող շատ-շատերը՝ ընկնելով անցողիկ հաջողության ետևից, դառնալով օրերի դերին և ոչ թե ժամանակի թարգմանը³»— դասերից մյուսն էլ սա է։

և «Սայաթ-Նովա», էր 868։

<sup>2</sup> Veryle unbancel, to 861.

<sup>8</sup> Նույն տեղում, էջ 862։

## ՊԱՏԳԱՄ ԱՊՐՈՂՆԵՐԻՆ։ ՀԱՍԱՐԱԿԱԿԱՆ ԼԱՑՆ ԾԱՆԱՉՈՒՄ ՈՒ ԳՆԱՀԱՏՈՒՄ

1965 թվականին լրանում էր հայ ժողովրդի մհծագույն ողբերգություններից մեկի՝ 1915 թվականի եղեռնի 50-ամյակը։ Թվում էր, Թե «Անլռելի զանգակատուն» պոեմից հետո, Պ. Սեվակը Հազիվ Թե անդրադառնար այդ Թեմային։ Բայց ըստ երևույ*նելը, ասելիքը չէր սպառվել կամ նոր խոսք ուներ ասելու բա-*Նաստեղծը։ Եվ նոր տարութ մտահղանում է գրել «Ուբերգություն» սկզբնավոր-անվախճան» պոհմը, որի սևեռուն գաղափարը պիտի լիներ՝ «Մենք սկիզբ ունեն**ը**, բայց ոչ վախձան» միտքը։ Պոհմում իրրև գլխավոր հերոս հանդես էր գալու ինքը հեղինակը, որ «խոսեցնելու» էր գործող մլուս անձանց՝ Սկիզբին, Վախճանին, ՄՀերին, Եսայի մարդարհին ու Մուհամեդին, Զեմալ փաշային և ուրիշների։ Պոեմի մեջ բանաստեղծական խոսքի կողքին բերվելու էին ուղղակի փաստաթղթեր, վկայություններ ու մեկնություններ։ Պոհմի մտահղացումը կրկին անգամ բանաստեղծին՝ մղում է կարդալու 1915 Թվականի հղհռնին վերաբերող Հսկայական գրականություն՝ վերապրողների, օտար ականատեսների հուշերն ու վկայությունները, դիվանագիտական ու այլ փաստաթղթերի ժողովածուներ, ցեղասպանության կազմակերպիչների խոստովանություններն ու գրառումները, ընտրելու համար ամենաբնորոշ փաստաթղթերն ու վկայությունները։ Եվ պոեմի առանձին մասերը շարադրելու ընթացքում ծնվում է «Եռաձայն պատարագի» մտահղացումը, որը և իրագործում է փետրվար ամսին։ Պոհմից առանձին փոքրիկ հատվածներ նույն թվականին հրապարակվեցին «Սովետական Հայաստան» ամսագրում և «Հայրենիքի ձայն» շաբաթաթերթում։ Պոեմն ամբողջութ<u>յամբ տպ</u>ագրվեց «Եղիցի լույս» գրքում։

«Եռաձայն պատարագ»-ի՝ իրրև երեքմասնյա ռեքվիեմի ծրնունդի ազդակը կապված է Շաֆհաուզենի (Շվեյցարիա) տաճարի փոքրիկ զանգի պատմության և նրա վրա փորագրված՝ անհայտ հեղինակի լատինական ասույթի՝ «Vivos voco Mortuos plango, fulgora flango» («Կոլեմ ապրողաց, ողբամ մեռելոց, բեկանեմ շանթեր»), մի ասույթ, որը բնաբան է դարձևյ Շիլլերի «Ձանգակի երգ»-ի համար։ Շաֆհաուզենի տաճարի զանգը ձուլվել է 1486 թ. Բազելում։ Տարիների ընթացքում նա մաշվել է։ XVIII դարի սկզրում կոտրվել է զանգի եզրը, հետագայում պոկվել է ուրիշ կտոր, բայց զանգը շարունակել է հնչել։ Վերջին անգամ զանգը հնչել է 1895 թվականի հունիսի 16-ին, որից հետո իջեցվել է զանգակատնից։ Եվ այդպես մոռացության մատնված մնացել է վանգի բակի մի անկյունում մինչև 1905 թվականը, մինչև Շիլլերի մահվան հարյուրամյակը, որ լրանում էր այդ թվականի մայիս 9-ին։ Մեծ բանաստեղծի հոբելյանական հանդեսների նախօրեին հնագույն զանգը կանգնեցվում է տաճարի ետևում, գրանիտե ամուր պատվանդանի վրա՝ իբրև հուշար-ձան այն մարդուն, ով այդ զանգի մասին անմահ երգ է գրել։

Զանգի վրա փորագրված ասույթի առաջին մասը՝ «Կոչեմ ապրողաց», բնաբան է դարձել Գերցենի «Колокол»-ի համար և տասը տարի անընդմեջ հնչել է ռուս հեղափոխականների օրգանի ճակատից։

Պ. Սևակի համար վծրնագիրը շատ հաճախ ստեղծագործության էությունը բացահայտող խոսք էր, և մինչև վերնագիր չգտներ, չէր կարողանում անհրաժեշտ լարվածությամբ կենտրոնանալ։ Տվյալ դեպքում «Կոչեմ ապրողաց, ողբամ մեռելոց, բեկանեմ շանԹեր» ասուլԹի մասերից լուրաքանչյուրը ոչ միայն դարձել է պոեմի առանձին մասերի խորագիր, այլև եռաբանյա այդ ասույթից է թելադրվել պոեմի բուն վերնագիրն ու կառուցվածքը։ Բանաստեղծի նշումների մեջ հանդիպում ենք պոեմի համար փնտրված վերնագրերի մի ամբողջ ցանկի՝ «Եռամատնյա կնիք», «ԵռաՀնչյուն պատարագ», «ԵռաՀունչ պատարագ», «Եռամատնյան խաչակնքում», «Եռահունչ ժամերգություն», «Եռակատար ՀոգեՀանգիստ», «Անքակտելի երրորդություն». «Մատուցումն հռակցորդ» և այլն։ Սրանցից ոչ մեկի վրա կանգ չի առել, գտել է «Եռաձայն պատարագ» խորագիրը, և, կարծեք *ի*ե, ամեն ինչ իր տեղն է ընկել։ Եվ քանի որ պոեմը մտահղացպատարագ-ռեքվիեմ, բանաստեղծը եռաբանյա ասույթի երկրորդ մասը («Ողբամ մեռելոց») առաջ է բերել, իսկ առաջին մասը («Կոչեմ ապրողաց») Հնչեցրել է վերջում, որ ավելի է համապատասխանել պոեմի տրամաբանական կառութվածքին և ասելիքին։

Զանգի պատկերը, իբրև ժողովրդի, անհատի տագնապը, ընդվրզումն ու հույսը ազդարարող խորհրդանիշի, նորություն չէ ոչ համաշխարհային գրականության մեջ, ոչ էլ հայւ Հենց Շիլլերի «Զանգակի երգը» դրա արտահայտությունն է։ Մեզանում Ռուբեն Սևակը «Զանգակնե՜ր, զանգակնե՜ր» բանաստեղծության մեջ իր բողոքի ձայնն է բարձրացնում աստծո դեմ, ի պաշտպանություն հարաղատ ժողովրդի։ Նորություն չէր նաև ժողովրդի ազգային խորհրդանիշների դիմառնումը։ Ներսես Շնորհալու «Ողբ Եդեսիոյ» պոեմում Եդեսիա քաղաքը իբրև որդեկորույս-որբևայրի կին ողբում է իր գլխին եկած մեծ աղճաը։ Ռ. Պատկանյանը զրույցի է բռնվել հայ ժողովրդի վիշտը մարմնավորող Արաքսի հետ, Րաֆֆին ցանկացել է խոսեցնել Հայաստանի լեռները և այլն։ Պ. Սևակի պոեմում այս երկու խորհրդանշանները՝ զանգը և դիմառնաբար առնված ազգային սրբազան մասունքը մարմնավորված են մի հավաքական կերպարում.

ծրինիից առկախ մի լեռնակղզի՝
Հայաստան աշխարհ։
Երկնքից առկախ այդ լեռնակղզու ուղիղ կենտրոնում՝
երկու զանգ հսկա և անձեռագործ։
Եվ այնքա՜ն հսկա, այնքա՜ն վիթիարի,
որ չէին կարող որևէ կեռից ոչ մի կերպ կախվել,
ուստի պարզապես կործված են հողին։
Անունն՝ Արարատ
կամ
Սիս ու Մասիս։
(IV, 267)

Հալ ժողովրդի Սկզբին ու Շարունակությանը ականատես Սիսն ու Մասիսն են «Գողթան երդերի չափ ու կշռույթով ղողանջում անվ<del>ե՛ րջ-ա</del>նդադա՛ր-անդո՛ւլ», ղողանջում են երեք ձայնով՝ նախ՝ երկինք Հասնող «շարականների ելևէջումով պատարագատու», ապա՝ ահաղդու և խրոխտ, իսկ վերջում՝ մարտական Թնդյունով։

Առաջին ձայնը «Ողբամ մեռելոց»-ն է, բանաստեղծի սարսըռազդու ողբը «կես միլիոն ու մեկ, մեկ միլիոն ու կես» այն անմեղ մանուկների ու ծերերի, կանանց ու տղամարդկանց, ովքեր «լեգեոն առ լեգեոն» սպանվեցին բարբարոսի խուժդուժ ձեռբով և չունեցան ոչ միայն պատանք-պատարադ, այլև չիրիմ-

> —Ողբամ մեռելո՜ց, աԿԹա՜ղ մեռելոց։

«Քեկանեմ ջանթե<del>ւ», *եռաձայն* պ</del>ատարագի երկրորդ ձայնն է սա, որ Հնչում է իբրև Սիս ու Մասիս անդուլ դողանջների ահագդու հանգերգ, իբրև բողոք երկրի ու երկնքի դեմ, որոնք աչքերը փակեցին ու ականջները խցեցին աշխարհաշեն ու հավատացյալ ժողովրդի օգնության կանչերի հանդեպ և թույլ տվեցին Գորշ գայլին օրը ցերեկով Հոշոտելու նրան։ Մի ժողովուրդ, որ գիտեր աստծո հետ խոսել և տասնհինգ դար սրտով ու շրթով Նրանից **Հայցել էր «Արձակեա գմե**ղ», աստծուց լ**ջ**ված, օգնական վիճակում բախվում է գազանակերպ ուժին, Ցնցող պատկերներով է բանաստեղծը մարմնավորել անպաշտպան ժոդովուրդ և բաբրարոս ուժ հակադրությունը։ Հրաշը տեղի չի ունենում. Հիսուսը չի ասում՝ «Տալիթա՛ կումի», - «Ադջի՛կ, դու՛, քե՛գ եմ ասում, վե՛ր կաց»,— միայն կործանարարներն են, որ իրենց խարույկների բոցերի մեջ այրում են ամեն մի Հույս, և «ծուխն է համբարձվում Հիսուսի նման, կրակն է մնում Մուհամեդի պես»։ Երկրի վրա Թուրք ենիչերիների սարքած աներևակայելի դժոխքի մեջ, դժոխք, որի համեմատությամբ Դանթեի պատկերածը երևի դրախտ լիներ, Տայ ժողովուրդը օրհասական պայքար է մղում ոսոխի դեմ և վճռում է՝ «լինել» ու դրա համար *կատարում է նախ՝ միակ* կաrելին.

թրի-սրի դեմ,

հրի դեմ, չրի,

հրի դեմ, չրի,

հրանոնի դեմ ու գնդացըրի,

հրանոնի դեմ ու գնդացըրի,

հրանում, Ուրֆայում, Մուսայի վրա,

Գարահիսարի կիսավեր բերդում...

...անխուսափ մահվան կարմիր սպերթում,—

անհայտ-անվան շնչից չտատանվեցին

և... գրոշակո՜վ չպատանվեցին,

և... գրոշակո՜մ ծիրանի արյամբ...

իրենց ծփացող ծիրանի արյամբ...

(IV, 299—300)

Բարրարոսական մահից, դժոխքից, անպատվությունից ու լլկանքներից ազատվելու համար արվում է նաև կիսակաբելին.

each the blunch keebs pl' hebby, 86' իրենը որդոր. թույն էին տալիս իրեն**ց սիրասուն կանանց** և աղջիկներին, սպանում մորը, , ապանում Հորը հ... խելագարվո՞ւմ, ե... խելագարվո՞ւմ,-արդեն կրկնակի՝ որբազան խենքեր, ար պարեղ էին, ո՛լ, ամենազո՞ր՝ այլերը անհաղβ ու անպարտելի, այլերը հաղթած ոսոխին, աստծուն...

(IV, 300)

Սակայն հռամատնյա էր կոտորվող ժողովրդի խաչակըն*քումը, և հռամասնյա էր նրա մեծ նպատակը.* կաrելիի ու կիսակաrելիի ճետ *կատարում էին* անկաrելին, «*անխուսափ մահվան* սգերթից» մազապուրծ լինելու համար - դիմում էին փրկության Հնարավոր բոլոր միջոցներին՝ ապաստանում գազանների որջերին, պատառանունքին, դիպվածին, նույնիսկ տարազին կանանը.

> Եվ ով ճողոպրեց, փրկվեց մազապուրծ՝ ո՛լ մի ակնթարթ նա չմոռացավ ու հրբևիցե չի՜ մոռանալու իր կրած անլուր անպատվությունը և անպատմելի ողջ պատժությունը յուրայնոց ու յուր...

(IV, \$01-302)

Եղեռնից վերապրողներին ու նրանց հետնորդ սերունդներին, հարազատ ժողովրդին ուղղված բանաստեղծական պատվիրան-պատգամ է պատարագի հրրորդ ձայնը՝ «Կոչեմ ապրողաց», որ հնչում է մերը զայրագին ու բողոքող, մերը հանդարտ ու բացատրող, իբրև կատարված ողբերգության ու նրա հետևանքների շրջահայաց ու սԹափ վերլուծություն-հզրակացություն։ Բանաստեղծը բաց ալքերով է նայում և՛ կատարվածին, և՛ պատմական դեպքերի հետագա ընԹացքին ու այսօրվան։

Մարդկությունը նոր ժամանակն<u>եր է ապր</u>ում և իր բողոքի ձայնն է բարձրացնում լու<u>րաքանչյուր «փ</u>ոքը» անարդարության համար, որտեղ էլ դա կատարվելիս լինի, որովհետև փոքրից է սկսվում մեծը։ Եվ եթե նույնը նա աներ նաև երեկ, մա-Հապարտեր Հանցապարտին, ապա չէր ապրի գերմանական ֆաջիզմի սարքած ողբերգությունը.

> by wants by spar ուշացածի պես, կրկնում եմ նորից, որ կրկնեց և դութ. *–Հին* Չանգրորից *իր սկիզըն առավ* Բուխենվալդր *նոր,* Oudbaghմ*ների սկիզբը դրվեց* Դեռ-Զո*ւում միայ*ն, Մայդանեկները Զիաբեթներում հիմնադրվերին, Դափառ*ւները*՝ էնկյուշի*ներում*, Ռաքքա*ում*, Բաբ*ում...* (IV, 305)

Սպանությունը վաղեմիություն չի ճանաչում։ Մեռածները չեն Թողնում քնել, անհանդստացնում են ապրողներին։ Դա Հիշողությունն է, որ ապրում է ինչպես եղեռնից փրկվածների ու նրանց սերունդների մեջ, որոնց «Հուշերը խեղդում են սպանելու պես» և «տառապանքը անլույծ է մնում ավազի <u>նման», ա</u>յնպես էլ ցեղասպանների մեջ.

> Մեռելներն անթաղ մոակալվում են կրկին ու կրկին և ամեն գիշեր սուս ու փուս մանում պաղ մարդասպանի անկողի**ն**ը տա**ջ՝** www.hhind bom or hing shit...

Որքան էլ դիերն արյունաքամվեն՝ հողն իրենց արյամբ արծնապակելով, ամեն առավոտ, դարձյա՞լ ու կրկի՞ն, իրենց արլունը խառնում են նրանց ու պիտի խառնեն դարձյա՛լ ու կրկի՞ն արյունահեղի և իր լակոտի թմայնլից սուրճին կամ օշարակին...

(IV, 307)

Հիշողությունը ապրում է և ապրելու է այնքան ժամանակ, , քանի դեռ «արյուն Թափած կատուն» չի պատժվել այն «վագրի *նման, որ* Պոտորսդամում *պատիժն իր կրեց առավել արդար* և ծանր ավելի, քան Նյուբենբերգի ահեղ ատյանում...»։ Բայց «լինելու» վճիռ արձակած ժողովուրդը չի կարող գոլատևել միայն ու միայն հաև նայհլով։ Եվ այստեղ է, որ բանաստեղծի բողոքի ու ցասման, արդար պահանջի ձայնին միանում է ահազանգի պես կրկնվող խոսքը, որ նախճիր-եղեռնը «չի՛ ավարտվել ու չի՞ ավարտվում», «կարմիր էր, հիմա ճերմակ է դարձել»,

և հիմա արդեն նա գանգ չի հատում,
այլ գրավում է,
չի կտրում ձեռջեր, այլ վարձում ընդմիջտ,
չի առևանգում, այլ հմայում է,
չի հեղում արյուն, այլ ծախ է առնում
և, միացնելով երակ-երակի,
իր ամենակուլ արյանն է խառնում...
(IV, 821)

Բանաստեղծը ապրողներին, աշխարհասփյուռ հայերին կոչում է կռվել ճերմակ սպանդի դեմ այն նույն զենքերով ու միջոցներով, ինչ-որ բանեցնում էին կարմիր ջարդի ժամանակ.

> Ուստի թող գործեն ձեր հին զենքերը՝ ձեր ատամնե՛րը ու ձեր ոտքե՛րը. ձեր ատամնե՛րը՝ կռվելու համար ու պաշտպանվելու կամ ժողովվելու ինքներգ ձեր մեջ, իսկ ձեր ոտքե՛րը՝ վերադառնալու, տուն գալու համար կամ ժողովվելու ինքներդ ձեր շութը... (IV, 821)

«Ինքներդ ձեր մեջ» և «ինքներդ ձեր ջուrջ» ժողովվելու արտահայտության մեջ էլ խտացված է Պ. Սևակի ասելիքը, Համախմբված, միասնական ձևով ամեն կերպ դիմադրել ուծացումին («ժողովվել ինքներդ ձեր մեջ») և առանց «բայց»-երի կապվել մայր հայրենիքի՝ Սովետական Հայաստանի հետ ու քայլել-դնալ դեպի հայրենիք, ոչ Թե հայրենիքից («ժողովվել ձեր ջուrջ»),

որ մեր այս փոքրի՛կ, շա՜տ փոքրիկ հողի երազանքը մեծ մարմին ստանա մեր միս-ոսկորով, և մարմնավորված մեծ երազանքի բուժիչ բարությամբ մենք էլ ազատվենք մեր ոխ ու քենի ցածր զգացումից, որ դրանով իոկ չնսեմանանք անգամ մեր ներսում, այլ մնանք մեր վեհ հպարտությա՜ն հետ, նաև մեր վսեմ արհամարհանքի՛, ու մեր բնածին այլասիրությանը, ու մեր բնածին այլասիրությանը, ու մեր բնածին այլասիրությանը, (۱۳, 828—824) 1915 թվականի մասին շատ է գրվել, գրվել է և՛ չափածո, և արձակ, էլ չենք ասում փաստագրական գրականությունը, որ տասնյակ հատորներ կարող է կազմել։ Բայց կարելի է ասել, որ առայժմ ոչ ոք չի կարողացել այնպիսի տառապանքով ու ընդվրզումով պատկերել եղեռնի զարհուրանքը, ինչպես այդ արել է

Պ. Սեակը։ «Եռաձայն պատարագը» հուսահատ ճիչ կամ աղաղակ չէ։ Դա հայթենի հողի վրա ամուր ու վստահ կանգնած բանաստեղծի՝ վերածնված հայ ժողովրդի զավակի բողոքն է աշխարհին, արդարության պահանջը, որ ոչ մի կապ չունի վրիժառության հետ, և երկիրն ու ազգը շենացնող գործերով ապրելու աներեր կամջը։

\* \* \*

60-ական Թվականների կեսերը Պարույր Սևակի Համար դառնում են ոչ միայն ստեղծագործական նոր, ինքնատիպ մտահղացումների իրագործման, այլև Հասարակական եռանդուն գործունեության ժամանակաշրջան։

1966 թվականի աշնանը Սովհտական գրողների պատվիրակության կազմում Պ. Սևակը մասնակցում է Հունդուրիայում
կայացած բանաստեղծների համաեվրոպական կոնգրեսին։ Առաջին անգամ հնարավորություն ստանալով հանապարհորդելու,
մի բան, որ այնքան շատ էր սիրում Հունգարիայից վերադառնում է ոչ միայն լավ տպավորություններ բերած, այլև առավել
լավ տպավորություն թողած։ Եվ Հունգարիա գնալը սուիթ դարձավ կազմելու հունգար բանաստեղծների անթոլոգիան, որը թարգմանեց շատ շտապ և տպագրության հանձնեց պարտահատույց լինելով հունգարերեն լույս տեսած իր «Անձրևային սոնատ» գրքի դիմաց։

Նույն Թվականին Հայաստանի գրողների V հաժագուժարում Պ. Սևակը ընտրվում է ՀՍԳ միության վարչության քարտուղար (այդ պաշտոնում մնաց մինչև 1971 Թվականը՝ Հայաստանի գրողների VI համագումարը)։ 1967 Թվականին «Անլռելի զանգակատուն» պոեմը (երկրորդ հրատարակություն) արժանանում է Սովետական Հայաստանի պետական մրցանակի։ Նույն Թվականին գրականությանը մատուցած ծառայությունների համար ՍՍՀՄ Գերագույն սովետի հրամանագրով պարգևատրվում է Աշխատանջային կարմիր դրոշի շջանշանով։ Իսկ 1968 Թվականին ըն-

տրրվում է ՍՍՀՄ Գերապաւյն սովետի ազգությունների սովետի դեպուտատ

1968 թվականին հայ գրողների խմբի հետ տուրիստական շրջագայության է մեկնում Ֆրանսիա, այն երկիրը, որի հանդեպ պատանեկան տարիներից լցված է եղել սիրով՝ նրա ազատասիրական ոգու, արվեստի ու մտքի համար։ Պ. Սևակը լինում է Փարիզում, տեսնում Էյֆելյան աշտարակն ու Լուվրը, հանդիպումներ ունենում ֆրանսահայ գաղութի գրական-մշակութային շրջանակների հետ, հանդիպումներ, որոնք չէին կարող իրենց հետքը չթողնել մասնակիցների վրա։

Պարույր Սևակը կարծեք Թե ապրում է իր երկրորդ երիտասարդությունը։ Նա մեծ լիցքով ու նվիրվածությամբ լծվում է հասարակական գործուննության, մասնակցում ստեղծագործական կազմակերպություններում (ճարտարապետների, նկարիչների, կինեմատոգրաֆիստների, կոմպոզիտորների) տեղի ունեթող ամենատարբեր միջոցառումներին (ստեղծագործական բանավեներին, քննարկումներին), Հանդես գալիս զեկուցումներով ու հլուլԹներով, մասնակցում ՍՍՀՄ Գերագույն օրգանի նոտաջրջաններին, իբրև դեպուտատ միջնորդություններ կատարում՝ լուծում տալու Համար ընտրողների դիմումներին։ Ինչպես բանաստեղծության մեջ, Հասարակական գործունեության բնաարավառում նուլնպես Պ. Սևակր ամեն ինչ անում էր ինջնայրումով, Հարազատ ժողովրդին, մարդուն օգտակար լինելու ներքին մեծ կրքով ու անշահախնդիր ցանկությամբ, մանավանդ եթե խոսքը վերաբերում էր գրական-մշակութային հարցերին, Իր պոեզիայով ու Հասարակական գործունեությամբ Պ. Սևակը այն քչերիթ մեկն էր, որոնք և մայր հայրենիջում, և սփլուռքի ամենատարբեր շրջաններում հավասար հեղինակություն են վայելել։ 🖣. Սևակին հատկապես շատ էր տանցում սփյուռըահայության ապագա *ճակատադիրը, տարբեր խմրավորումների*ն միասնականացնելու, նրանց ուժերը մշակութալին, ազգապահպանման գործին ի **ն**պաստ դնելու Հրամալական խնդիրը։

Բայց և 4 - Սևակը տեսնում էր ու ցավով գրում էր.

Ap dworthands want quep t pusibles,
Twomb ups shadke at mapusibles,
Twodyn's the manufactured,
Programmeshop by shampered humbured;
(11, 88)

Բանաստեղծն ամբողջ կյանքում բացում է ինջն իրեն, իր ներաշխարհը, պատմում իր մասին։ Իսկ այդ կյանքը լցված է Հարյուր-Հազարավոր մանրուքներով, աննշան դեպքերով ու դեմքերով, իրերով ու առարկաներով և մեկ-երկու տասնյակ մեծ իրադարձություններով, դեպքերով ու դեմքերով։ Առաջինները պատկանում են միայն իրեն և Թերևս ավելի անջինջ են ու քաղցրը, Թեկուզ և ժամանակին շատ դառն եղած լինեն։ Իսկ վերջիններս, որ Հեղաբեկում են Հասարակական կլանքը, խթանում առաջընթացը, իրենց կնիքն են դնում ոչ միայն անհատի ճակատադրի վրա, այլև ոչ Թե մեկ, այլ մի քանի սերնդի կյանքի վրա։ Պոհզիան մանրուքներից չի ծնվում, բալց բանաստեղծի կյանքը կազմող ոչ միայն մեծ ու նշանակայի իրադարձությունները, այլև ամեն մի փոքր, աննշան Թվացող, Հպանցիկ դեպք, ակնթարթայինը կարող է ազդակ դառնալ թև-թռիչքայինի, մնայունի համար։ Յուրաքանչյուր մեծ բանաստեղծի կլանքի դեպքերն ու իրադարձությունները, անձնական ու պատմական ժամանակները նրա ստեղծագործության մեջ ձուլվում են իրար, Հրնչում միասնաբար, որովհետև անձնականը բարձրացվում է ընդ-*Տանուրի, հասարակականի մակարդակին, իսկ հասարակականը,* պատմականը ընդունվում է իբրև անձնական։

Պարույր Սևակի պոհզիան ամբողջությամբ բանաստեղծի կյանքի այդ երկու կողմերի միաձույլ-միասնական արտահայտությունն է, և դժվար է որոշակիորեն սահմանել, թե որտեղից են սկսվում և որտեղ ավարտվում բանաստեղծի սիրերգությունը, հայրենիքի երգը, խորհրդածությունը ժամանակակից աշխարհի, մարդկային կյանքի իմաստի շուրջը։ Բանաստեղծական այս թեմաները նրա պոեզիայում ներդաշնակված են այնպես, ինչպես կյանքում են իրար հետ կապված եղել բանաստեղծն ու իր հայրենիքը, իր սերը, ժամանակակից աշխարհը։

Կան բանաստեղծներ, որոնց քնարական հերոսը չգիտի, Թե
ինչ է կատարվում իր օջախից երկու քայլ այն կողմ, և ապրում է սահմանափակ շրջանակում, երբեք դուրս չգալով նրա սահմաններից։ Պարույր Սևակի քնարական հերոսին խորթ է այդպիսի մեկուսացված, զատված գոյությունը, ջայլամի վարքով ապրելը, որովհետև դա հեշտությամբ կարող է շնչահեղձ անել։ Պ. Սևակին երբեք չի լքել երկրագնդի ու մարդկության ճակա-

տագրի մտահոգությունը, մարդկություն, որի մի փոքրիկ մասն էլ իրեն ծնած ժողովուրդն էր, և բանաստեղծի մտածումները, խոհերը չափվել ու ձևվել են աշխարհի, մարդկության, հայրենի երկրի ու ժողովրդի, մարդու կյանքի վրա։ Նրա հայացքը հառված էր ոչ միայն մոտիկին, այլև հեռուներին։ Իր ապրած կյանքի և դրջ աշխաևչի աւևտճարչ աւև մբան, մետիան եր ետնասական, ազդել է բանաստեղծի հոգու ջերմության վրա, բարձրացրել կամ իջեցրել տրամադրությունը, հիասթափեցրել կամ ոգևորել, հուսախար արել կամ հավատով լցրել։ «Երանի" հոգով ադքատներին»,— ասում է աստվածաշնչյան մարգարեն։ «Հազա՜ր երանի,— ավելացնում է Պ. Սևակը։— Հազար երանի, որովհետև նրանը երջանիկներն են երջանիկներից նրանց չեն կրծոտում կասկածի արյունախում առնետները, նրանց անծանոթ պիտի մնա ախնրիմ անքնությունը, ու նրանց մասին կգրեն նույնիսկ լրագրերը՝ իբրև... երկարակյացների։ Բայց օգտվելով նույն աստվաժ ծաշնչից, պիտի հիշեցնեմ, որ Երեմիա մարդարեն ոչ միայն իր, այլև աշխարհիս ամեն մի արվեստագետի բերանով է մրմնջացել. «Ես այն մարդն եմ, որ տեսա տառապանջը»<sup>1</sup>։

Հակասություններով լի ու դժվարին էր պատմական այն ժամանակաշրջանը, որ բաժին ընկավ Պարույր Սևակի սերնդակիցներին, XX-ի առաջին կեսի վերջը և երկրորդ կեսի սկիզըն ու ընթացջը։

4. Սևակը, որի մանկությունն ու պատաննկությունը անցնլ Էր նահապնտական-ավանդապաշտ միջավայրում, տնսավ հնի կործանումը, իր հրազանջննին ու ձգտումննրը կապնց ամբողջությամբ նորի հետ։ Տեսավ նաև այն փորձությունները, որոնք բաժին ընկան նորին։ Գեղեցիկ էին հրազանջները, գեղեցիկ էին բաժին ոչ ջիչ թվով հակասություններ ու շեղումներ «օրինաչաբաժին ոչ ջիչ թվով հակասություններ ու շեղումներ «օրինաչագունյամբ ընկան նորին», առաջադրեցին այնպիսի խնդիրներ, որոնց լուձունը չէին կարող տալ դպրոցական դասագրջերի սովորեցրած ցլ գերը։

Պատերազմը, որ հասունացրեց ոչ միայն բանաստեղծին, այլև նրա սերնդակիցներին, ավարտվեց սովետական ժողովրդի փառապանծ հաղթանակով։ Թվում էր, թե ամեն ինչ մնացել էր ետեվում։ Մարդիկ սկսեցին շնչել պատերազմի մթնոլորտից զերծ օդը,

<sup>1 «</sup>Գրական **Բերթ**», 1966, 7 Հունվարի։

և ֆաշիզմի պարտությունից հետո հույս ունեին իսկական ոսկեդար տեսնել մարդկության թշնամիներից ազատագրված երկրէ, վրա։ Ինչին սպասում էին, եկավ, բայց մարդկության հույսերը չարդարացան։ Հաղթանակի հրճվանքով լցված օրերը անցան, կյանքը աստիճանաբար մտավ իր հունը և պարզվեց, որ պատերազմի ավարտով պատերազմը չի ավարտվել։ Ճիշտ է, զենքերը չէին շառաչում, բայց փորձարկվում էր զենքերից ամենաահավորը՝ ատոմայինը, և սկիզբ դրվեց սառը պատերազմին, որ ձիգ տարիներ տևեց։

Հետպատերազմյան տարիները մեր երկրի ժողովուրդներին Թանկ նստեցին նաև պատերազմի ավերածությունների, ներջին դժվարությունների պատճառով։ Նրանք, որ անձնազոհ պաշտպանել էին հայրենիքի ազատությունն ու անկախությունը, աշխարհն ազատագրել ֆաշիզմից, նրանք, որ անձնական կյանք ու ամեն ինչ մոռացած, օր ու գիշեր, ամառ թե ձմեռ, բաց երկնքի տակ թե գործարանների մրի մեջ, առանդ հոդևության աշխատում էին, որպեսզի գա երազածը՝ հաղթանակը, պատերազմից հետո կանգնեցին նոր հարցականների առաջ.

> Անկասկածելի թիվց նշեցեք ա՜յն կասկածների, Ինչից մենք հաճախ հասունացել ենք, Առավել հաճախ` վազաժամ թոշնել...

Ցույց տվեր գիծը հիասթափությա՜ն, Եվ հուսանը, Որ դա գեթ չի ունենա ձևը կայծակի...

Եվ գիծը Նաև հուսախարությա՜ն, Որ մեր կյանթի հետ Վա՜յ Թե հենց կազմի ղուգահեռություն, Իսկ զուգահեռը ղուգս։հեռի հետ ՉԻ՜ հատվում կարծեմ...

Եվ թիվն ասաց չ Մեր ա՜յն ժա≀երի աներ վ.անչամա՜ր, Որ ծանր ու թեթև ժամանակներում կորա՜ն-դնացի՜ն Ինչ-որ Հերթերի Ու երթերի մեջ Եվ ընթերցման մեջ ա՜յն բազմալեզու օրաթերթերի, Որոնց սևաբոց գլխագրերից Ամեն առավոտ Հրանոβների կենտ աչքն է նայում մեր զույգ աչքերին, Սուզանավերն են մեր տենչանքները հոգու մեջ աուզում, Հրածընային արկերն են ուզում Մեր երակնել | կաումի ար ուհ!ը Ճերմակ ջուր ծնել..,

(11, 85-:6)

Մեր դարի երկրորդ կեսը սկսվեց մարդկության պատմության մեջ աննախադեպ իրադարձություններով։ Կիսվեց դարը, և նրա հետ կիսվեց ու միայն ատոմը, կիսվեց նաև աշխարհը՝ քաղաքական ու գաղափարական տարբեր կողմնորոշումներով, կիսվեցեն երկրներ ու ժողովուրդներ։ Բայց դա XX դարի երկրորդ կեսի սկիզբն էր միայն, մի սկիզբ, որի ընթացքում նույնիսկ ամենաուժեղ երևակայությունն իսկ չէր կարող պատկերացնել։ Իսկ այդ երկարությունն իսկ չէր կարող պատկերացնել։ Իսկ այդ արև հուզող ու տագնապեցնող խնդիրներ դրեց մարդկության առջև, որոնցից կախված է հենց մարդկության ու աշխարհի ճաշկատագիրը։

Գիտատեխնիկական առաջադիմությունը և դրա հետ կապված սոցիալական տագնապալի խնդիրները Հուզում՝ ու գիտունյան մարդկանց, բոլոր նրանց, ում Համար բոլորովին էլ մեկ չէ, Թե ինչ ընթացը կունենա մարդկային քաղաքակրթության զարգացումը։ Թեև ես սիրաՀարված եմ գիտությանը,-- գրել է ժամանակակից ֆիզիկայի մեծագույն տեսաբաններից մեկը՝ Մաջս Բորնը,— ինձանից չի հեռանում այն զգացումը, որ բնական գիտությունների մեթոդոլոգիան այնքան է Հակասում մարդկության ամբողջ պատմությանն ու ավանդույթներին, որ մեր քամաքակրթությունը պարզապես ի վիջակի չէ ընտելանալու գիտական այդ մեթոդոլոգիային։ ժամանակակից ջաղաջականություն ու միլիտարիզմի սարսափներ, էթիկայի լրիվ անկում,— այս ամենին ականատես եմ եղել ես կյանքում։ Մ. Բորնը գիտության ալսօրվա զարգացման մեջ տեսել է վտանգավոր միտումներ։ Նրա կարծիջով, «գիտությունն ու տեխնիկան կործանում են քաղաքակրթության էթիկական Հիմքը», Որքան էլ բաժանելու Մ. Բորնի պեսիմիզմը, նրա տագնապը ժամանակակից մտածողմտավորական մարդու տագնապն է մարդկության, երկրագնդի <u> Հակատագրի Հանդհպ։ Բնական գիտությունների՝ յոթժղոնանոց</u> քայլերով զարգացման և բարոյական դանդաղ առաջընԹացի միջև **հղած անդունդի մասին տագնապով հն գրհլ ու գրում աշխարհի շատ** 

գիտնականներ։ Գիտատեխնիկական Հեղափոխությունը մարդկությանը Ցանուսի նման հրևում է հրկու դեմքով։ Նա կարող է աղբյուր դառնալ և՛ մեծագույն բարիքի, և՛ մեծագույն չարիքի, նայած Թե ինչ նպատակների համար է օգտագործվելու։ Գիտական Հետագոտություններն արդեն այժմ այնպիսի բնագավառներ են թափանցում, որոնը բարոյականության տեսակետից, մարդկայ⊷ նության տեսակետից անթույլատրելի են։ Սովետական ակադեմիկոս Վ. Էնգեյգարդտր այդպիսի անԹույլատրելի Հետազոտու₌ թյուն է Համարում, օրինակ, մարդու վրա կատարվող փորձերը։ «Ամենից առաջ դա վերաբերում է գանազան տեսակի հոգեբանական փորձերին, որոնք կարող են ազդել այնպիսի նուրբ կազմակերպված համակարգի վրա, ինչպիսին մարդու ուղեղն է և հոգհբանությունը։ Եվ մի շարք փորձեր պետք է հայտարարվեն արգելված։ Ես կարծում եմ, -- շարունակում է Վ. Էնդելդարդտր, - գիտության գարգացմանը զուգակշիռ կառաջանան նորանոր բարդություններ այս կամ այն հետացոտության բարոյական Թույլատրելիությունը որոշելու իմաստով»\։

«Գիտության զարգացումը, ինչպես ամեն մի զարգացում, գրում է սովետական գիտնական, տիեզերագնաց Կ. Ֆեոկտիստովը,— կապված է դրական ու բացասական հետևանքների հետ։ Ամբողջ բարդությունը այն է, որ մենք ապրում ենք այնպիսի ժամանակաշրջան, երբ գիտության զարգացումը գտնվում է բացահայտ հակասության մեջ մարդկային հասարակության սոցիալական կառուցվածքի հետ»<sup>2</sup>։

«Կան Հետազոտությունների բնագավառներ, որոնք պետք է արգելվեն բարոյականության տեսակետից,— պնդում է ամերիկացի գիտնական, ֆիզիկոս Ջերալդ Հոլտոնը և ավելացնում, եթե որևէ մեկին վիճակվել է աշխատել Օսվենցիմի արխիվում, ինչպես ինձ, նա անպայման կգա այսպիսի եզրակացության»<sup>3</sup>։

«Ո՜չ մարդարհ, ո՜չ փիլիսոփա, ո՜չ հանձարհղ գրող լինհլու հարկ չկա հաստատնլու համար, որ մարդկությունը գտնվում է անհավանական դժվարին դրության մեջ։ Նա չափից ավելի արագորեն է աճում և կեղտոտում է շրջապատի միջավայրը, տագնապում է ֆրանսիացի Էմանուել Բեռլը։—... Մարդը պատերազմ է հայտարարել բնությանը․ նա կդադարեցնի կամ տա-

<sup>«</sup>Литературная газета», 1971, 3 ноября.

<sup>8</sup> Նույն տեղում։

<sup>«</sup>Литературная газета», 1971, 17 ноября.

նուլ կտա այդ պատերազմը։ Բնությունը գոյություն է ունեցել նրանից առաջ և նրանից երկար էլ կապրի. բնությունը կարող է յոլա գնալ առանց մարդու, բայց մարդը առանց բնության չի կարող յոլա գնալ...

Պետը է Հաշտեցնել կյանքը կյանքի հետ, իսկ մարդուն՝ բնու-Մյան ու մարդու հետ»<sup>լ</sup>։

Պատահականորեն քաղված այս ասույթները մի կաթիլ իսկ չեն կարող կազմել երկիր մոլորակի ու նրա բանական միակ բնակչի ճակատագրի շուրջը արված տագնապալի ու փոթորկող մտորումների այն հսկայական օվկիանոսի մեջ, որ վերջին երկու տասնամյակում ինֆորմացիայի ժամանակակից միջոցներով լցվում է մարդու մտքի ու հոգու աշխարհը, այնտեղ առաջացնելով հույսի ու տագնապի, հավատի ու հիասթափության տեղատարափներ, ատոմային ու ջրածնային ռումբերի ներաշխարհային պայթյուններ.

> Եվ ասե՞ք գուցե, Եե Բեթհովմնյան խլությունն արդյոց Չի՞ կապվում բնավ Ա՜յն ահազնացող պայթյունների հետ, Որ կատարվում են հիմա աշխարհում Եվ վե՜ր աշխարհից։ Ու Թե կապ ունի, խնդրե՜մ, պարզեցեց. Աշխարհը հիմա Անքիվ-անհամար բեթհովեններո՞վ կրերջանկանա, Թե՞ կավելանա պարզապես Քիվը խլացածների...

XX դարի երկրորդ կեսը բնութագրվում է նաև քաղաքական կյանքի բարդ ու դրամատիկ պատկերով։ Երկրագնդի տարբեր անկյուններում ու կետերում առկա լարվածությունը, պարբերական դարձած ռազմական բռնկումները չեն կարող չանհանգստացնել մարդկության ճակատագրով այրվող մարդուն, որովհետև դրանք կարող են վերածվել համաշխարհային կործանարար պատոերազմի։

Այս ամենը չէին կարող չազդել Պարույր Սևակի, այն բանաստեղծի քնարերգության ջերմության տատանումների վրա, որի Հոգետունը էն գլխից բաց է եղել դարաշրջանի բոլոր Հողմերի

<sup>1 «</sup>Литературная газета», 1972, 10 октября.

առաջ։ Պարույր Սևակը ոչ Թե ի լրո գիտեր այդ ամենը, այլ ապրում էր այդ ամենով, ոչ Թե ժամանակ առ ժամանակ է խորհըրդածել երկիր մոլորակի ու մարդկության ապագայի շուրջը, այլ
մշտապես կրել է այդ մտորումները, պատասխանատվության
մեծագույն զգացում ունեցել աշխարհի ճակատագրի հանդեպ։
«Կենդանի մտքի առանձնահատկությունն այն է,— ասել է Զորդանո Բրունոն,— որ բավական է մի քիչ տեսնի ու լսի, որպեսզի
հետո կարողանա երկար խորհրդածել ու շատ բան հասկանալ»։
Այդպիսի կենդանի միտք էր Պասասին, և մեր դարակեսի բարդ
ու հակասական, ուղղագիծ ու միանշանակ օրինաչափությունների չենթարկվող երևույթներին նայել է դարաշրջանի ինտելեկտուալ մտքի մակարդակով ու իր ստեղծագործության մեջ արտահայտել ժամանակակից աշխարհի բարդությունը։

Աշխարհի ու մարդկության ճակատագրի թեման, որ Պ. Սեվակի վերջին տասնամյակի պոեզիայում հիմնական տեղ է գրավում, բանաստեղծական անկրկնելի մարմնավորում է ստացել
«Եղիցի լույս» գրքի «Դարակեսի պարգևներ», «Եղիցի լույս»,
«Դիմակներ» շարքերում։ Եթե «Մարդը ափի մեջ» շարքում Պ.
Սևակը իրեն՝ պատմականորեն կոնկրետ, ժամանակակից մարդուն էր դրել ափի մեջ և իր ճասարակական ու գեղագիտական
իդեալի տեսակետից քննում ու վերլուծում էր նրա մաքի ու ճոգու
լույսերն ու ստվերները, ապա «Եղիցի լույս» գրքի շատ գործերում,
կարելի է ասել, ափի մեջ է դրված ժամանակակից աշխարհը և
նույն իդեալի բարձունքից քննվում ու վերլուծվում են սրա լույսերն
ու ստվերները։

Պ. Սևակը մշտապես հետևել է աշխարհում կատարվող տագ-Նապալի իրադարձություններին, անտարբեր չի մնացել ջաղաքականության, միջաղգային պայքարի ասպարեղում տեղի ունեցող դեպքերին։ Եվ նրա բանաստեղծություններին, բանաստեղծը երբեք չի արտաբերում ոչինչ չասող խոսքեր։ Դժվար է, իհարկե, տեղը-տեղին ասել թե կոնկրետ ինչից է ծնվել այս կամ այն պատկեր-խոսքը, բայց որ շատ բան հենց այնպեն չի ասվում, դա կասկածից դուրս է։ Պ. Սևակը տողի մեջ մարմնավորել է միայն ապրածը, ոչինչ չի հնարել, ոչինչ չի սարքել այս բառերի ուղղակի իմաստով, բայց փաստերը քամել է այնքան, մինչև որ ստացել է իրեն անհրաժեշտ խիտ, տարողունակ բառը։ Սնվելով ժամանակակից իրականության փաստերից, իրադարձություններից, կյանքի բազմազան երևույթներից, Պ. Սևակի պոեզիան սակայն ոչ թե հաստատում է փաստերը, այլ ձայնագրում նրանց թողած արձագանքները մարդկային հոգում։

ԵԹե ստեղծագործական առաջին քայլերն անելիս պատանի րանաստեղծը, ինչպես արդեն տեսանք, աշխարհի ու մարդկու-Թյան ճակատագրի շուրջը մտորում էր ռոմանտիկական պատկերացումներով, ստեղծելով չարի ու բարու ընդհանուր-վերացական պատկերներ, ապա եղավ մի ժամանակ, որ այդ մտորումները *չափից ավելի* կոնկ**բետանալով առանձին** *դեպքերի շուրջը, զըրկ*վեցին ընդհանրացման ուժից, ի վերջո վերածվեցին զանազան փաստերի ու դեպքերի նկարագրության։ Այդպիսի որակ ունեին «Սիրո ճանապարհ» ժողովածուի դարակեսի երգերից շատերը, որոնը ինչ-որ չափով կրելով պարույրսևակյան խոսքի՝ կնիքը, իրենց այդ կոնկրետության, արձանագրական բնույթի պատճառով, այսօր արդեն չունեն գեղարվեստական անհրաժեշտ Հնչեղություն։ Հետագա տարիներին Պ. Սևակը որոնել ու գտել է այն լեզուն ու տեխնիկան, որոնք ընդունակ են Համապատասխան ձևով արտահայտելու XX դարի երկրորդ կեսի մարդու փորձր, որը զանազանվում էր նախորդ դարերի մարդկային փորձից։ *Բանաստեղծն այլևս ոչ թե չի բավարարվում ու սա*հմանափակվում կոնկրետ իրադարձությունների, դեպքերի պատկերումով (ժամանակակից մարդուն չես կարող «զարմացնել» քո իմացած դեպքերի ու իրադարձությունների նկարագրությամբ, որքան էլ դրանը սուր կամ բացառիկ լինեն, որովՀետև նա ամեն ինչ պատկերացնում է ու ամեն ինչի սպասում), այլ դրան չի էլ ձգտում. նա վերստեղծում, երկրորդ կյանք է տալիս իրականության փաստին, դարձնելով բանաստեղծական փաստ՝ համաձայն այն մեթեռդների, տեխնիկայի օրենքների, որոնք Համապատասխանում են մեր ժամանակի հասարակության զարգացման մակարդա-4ին։

Արդի բանաստեղծության «օրենքներից մեկը, ըստ իս,— գրել Է Պ. Սևակը «Հանուն և ընդդեմ «ռեալիզմի նախահիմքեր»-ի» հոդվածում,— կարելի է արտահայտել կիբեռնետիկայի լեզվով. ժամանակակից բանաստեղծը պետք է ձգտի «նվազագույն տեղամասի վրա ստանալ առավելագույն ինֆորմացիա»՝ չվախենալով ոչ խրթին, ոչ անտրամաբանական, ոչ էլ անգամ խելացնոր կոչվելուց, Չէ՞ որ արդի ֆիզիկայի հայրերից մեկը՝ Նիլս Բորն է ասել. «Արդյո**՞ը** բավականաչափ խելացնոր **է** սու**յն տեսությո**ւնը, որպեսզի կարողանա լինել ճշմարիտ»…»<sup>1</sup>։

Սա «սեփական վրիպակների վրա սարքված տեսություն» չէ և ոչ էլ «խորունկ մտքերը աֆորիզմների միջոցով» արտաԳա։տելու պահանց։ Գ. Սևակը, որի ստեղծած աֆորիզմների, Թեվավոր խոսքերի հարստությունը հայկական պոեզիայում բացառիկ է, «նվագագույն տեղամասի վրա առավելագույն ինֆորմացիա ստանալ» ասելով նախ և առաջ հասկանում էր բանաստեղծական խոսքը բեռնաթափել «բոլոր ավելորդ մանրամասներից (այն, ինչ կարող է պատմվել), բոլոր ծանոթ տեղերից (այն, ինչ են թադրվում է)», մի սկզբունը, որ Պ. Սևակի մեջ սկիզբ է առել ոչ Fb 60-ական Թվականներին, այլ, ինչպես տեսանք Հենց բանաստեղծական ծնունդի ու մկրտության հետ և դնալով ավելի ու ավեշ լի է խորացել ու ամրապնդվել։ «Գլխավորը աշխարհի բանաստեղծական ընկալումն է, ... գրել է Պ. Սևակը, ... աշխարհի ու մարդու վերստեղծումը այնպիսի արվեստի ձևերով, որ բացառեր նկարա֊ գրականությունը, Հռետորականությունը, սխեմատիզմը, քաղցըմեղցրությունը։ Անձնապես ես երևուլթների մակերեսով սահող նկարագրական քնարերգությունը և նրա անվերջանալի ու վաղուց մաշված բոլոր կաղապարները՝ փշատի ճյուղերը, Շիրագի վարդերը, Հրազդանի ալիքները և նույնիսկ Արարատի կիսադեմը համարում եմ ոչ վաղ տարիների հայ պոեզիայի գլխավոր չարիքը։ Այդպիսի ճռվողող քնարհրգությունը հեշտությամբ հակվում է դեպի սահմանափակ և նույնիսկ տափակ սենտիմենտալություն»²։

Պ. Սևակի մտորումները ծնվել են աշխարհի, մարդկության, մարդու առջև ծառացած մեծ խնդիրներից և ոչ թե կենցաղային մանր-մունը հարցերից ու պակասություններից, որոնք սնունդ են տալիս փնթփնթացող քաղջենիներին, իրենց ջթի տակից այն կողմ չտեսնող սահմանափակ ու անծայք ուղեղներին։

Մեծ թե փոքր կոնկրետ որևէ իրադարձության, դեպքի նկարագրություն կամ նույնիսկ ուղղակի հիշատակություն չկա «Եղիցի լույս»-ի բանաստեղծական շարքերում։ Գրքի բանաստեղծությունները չեն շղթայված սյուժեին կամ փաստագրական հիմնավորումներին, չեն կապված նեղ թեմայի կամ պարտադիր նյութի հետ, այլ հիմնված են կյանքի փորձի լայն հասկացու-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Գրական *Թեր*թ», 1966, 7 Հունվարի։

<sup>\* «</sup>Дружба народов», 1964, № 6.

թյան վրա և Պ. Սևակի մետաֆորային, ասոցիատիվ մտածողության թռիչքների շնորհիվ ձեռք են բերել գեղարվեստական ընդհանրացման այնպիսի հզոր ուժ, որով կարող են մրցել համաշխարհային ժամանակակից պոեզիայի ամենանշանավոր երեվույթների հետ։ Եվ այն արձագանքն ու ընդունելությունը, որ
ունեցան Պ. Սևակի «Անձրևային սոնատ» ժողովածուն (1966 թ.)
Հունգարիայում, իսկ «Հիմն լույսին» գիրքը (1971 թ.) Չեխոսլովակիայում, դրա աներկբա վկայություններից են։ Ահա թե ինչ
է գրում «Ռուդե պրավո» թերթում Միլան Բլահինկան «Հիմն
լույսին»-ի կապակցությամբ. «...Սեակի ինքնությանը մոտիկ գբեթե ոչինչ չկա մեռ պոեզիայում։

... Սևակի պոհզիայի քնարական հերոսը տղամարդկանց զըտարյուն ցեղից է, ոչ մի բանի համար չի դավաճանի իր իդեալներին, իր սիրույն և աշխարհի իր նոր հայտնությանը... Սևակի «Հիմն լույսին»-ը, Նեյմանի խոսքեrով ասած, «լուսեղեն նյութից» է և կաrող է դrականոrեն ազդել մեr պոեզիայի կողմնոrոշման վrա (ընդգծումներն իմն են — Ա. Ա.)»<sup>1</sup>,

> Դու՝ 20-րդ և, անտարակույս, Հոբելյանական, Դու՝ Հյուլեական, Կարծես էական Եվ ավելի քան կարծես բանական, Բայց նաև նույնքան խելագար գարի Ո՜վ քաղաքացիդ անղոր ու Հղոր, Անորոշության ցավով ես Հիվանդ, Անորոշության անդարժան ցավով, Որ բողբողում է բջիջներիդ մեջ, Ծաղկում է անդամ բո զույգ բիբերում, Նյարդերգ է խեղդում ճյուղերով իր պիրկ Եվ իր թունավոր սաղարթն է բերում Խառնելու գլխիդ մազերին անգամ,

Բանաստեղծին իր դարն ու դարի քաղաքացին երևում են իրենց երկու ծայրերով՝ հղորությամբ ու անզորությամբ, բնութագրումներ, որոնց արմատը պիտի փնտրել հենց այն հակասությունների մեջ, որոնցով լեցուն է ժամանակակից կյանքը ամենալայն առումով։ Աշխարհի «անդարման» ցավերի տակ խոնարհված բանաստեղծը չի կարող ապրել անցյալով (անցյալն անհայտ է), իսկ ներկան «ծախսվում է» վաղվա մասին խորհելու վրա.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Գրակ**ան բերբ»**, 1973, 2 փետրվարի։

Ի՞նչ է սպասվում այս մոլորակին,—
Ի՞նչ պատասխանես։
Ի՞նչ է լինելու այս աշխարհի հետ,—
Ինչպե՞ս իմանաս։
Ի՞նչ է բուսնելու այս Թշվառ հողին։
Եվ ի՞նչ լեզվով են խոսելու այստեղ...
Կրակն ես ընկել մտջերի ձեռջից։
Ազատո՜ւմ չկա։ Եվ պրծո՜ւմ չկա։
(11, 105)

ԱՀա դարաշրջանի այն Հարցականներից մի քանիսը, որոնք իրենց կեռերից են կախել բանաստեղծի ծվատված Հոգին, և իրենց «Հազար ու մի «ինչու»-ներից գոնե մեկի» պատասխանն են ուզում լսել։ Իսկ բանաստեղծը պատասխաններ չունի, որովհետն դարաշրջանն ինքը դեռ չի գտել այդ պատասխանները, աշխարհի, մարդկության, մարդու առջև անորոշ շատ բան կա այսօր, և նրան տանջում է երկիր մոլորակի ճակատագրի անորոշության Հարցը.

> Արևի ջողերե ուզում են մանել Նաև եղեջի թփուտի մեջ թավ, Բայց, դազդղվելով, բեկվում են կողջի, Թող ցույց տաե նույնիսկ եղեջի՛ թփուտ, Որ չի ստվերում անորոշությամբ, Եվ բեակավայր գու կդարձընես Այդ եղեջո՞ւտը...

(II, 106)

Ժխտել դարաշրջանի Հակասություններից ծնունդ առնող անորոշությունը, նշանակում է իրեն դատապարտել խաբեության և Հանձնվել անորոշությանը, որ դարակեսի «պարգև» հիվանդություններից էւ Թեև բանաստեղծը պահանջում է իրեն չտալ «Ի՞նչ անել» հարցը, որովհետև ինքը չի կարող պատասխաններ տալ («Ինձ նմանները եկել են աշխարհ Եվ այսուհետև աշխարհ են գալու, Որ իրենց կյանքով ցույց տան ինչ չանել»), բայց, այնուամենայնիվ, հուշում է, որ խոնավությունից լացող աղին ցամաք ու չորություն է պետք, իսկ փոշուց ու չորությունից շնչահեղձվող ցեմենտին՝ խոնավություն։

Մեր ժամանակներում գիտության զարգացումը կատարվում է աննախադեպ ձևով ու արագությամբ։ Պրակտիկայի միջոցով փոխվում են հեռավորություն, արագություն հասկացողություն-ները։ Հողագունդը կապվում է տիեզերքի հետ, կամրջվում մուլորակներին, բայց... կամուրջներ չկան սահմանակից երկրների միջև.

մաշվեցե՛ց Հապա ու թիվե ասացեց Երկրներ կապող ա՛լն կամուրջների, Որոնց վրայով Կուղեինջ նաև մե՛նց անցած լինել, Բայց դեռ չե՛նց անցել Ու չե՜նց անցնելու...

(11, 85)

Թվում է, թե հիմա առավել, քան որևէ այլ ժամանակ, մարդկությունը պետք է միասին ու միասնական լիներ, որովհետև ստեղծագործ միտքը ծնունդ է տվել այնպիսի իրական հրաշջների, ինչպիսին են ռադիոն ու հեռուստատեսությունը, հեռախոսն ու ձայնից արագընթաց ինքնաթիռը, կապի ժամանակակից միջոցները, որոնց շնորհիվ վերացել են բնական պարիսպները և դյուրացել աշխարհի տարբեր ծայրերում ապրողների՝ միմյանց հետ հաղորդակցվելու, շփվելու, մտերմանալու գործը։ Մինչդեռ մարդկանց միմյանցից զատող ու բաժանող պարիսպ-պատնեշները ժամանակակից իրականության մեջ, նախորդ դարաշրջանների համեմատությամբ, ոչ թե պակասել են, այլ ավելացել անցաթղթերի ու վիզաների, սահմանագծերի, դեմարկացիոն գծերի ու փշալարերի տեսքով.

> Ո՛լ մի ժամանակ, Ո՛լ մի ժամանակ Մենք այնպես մենակ ու մենիկ չէինք, Ինչպես որ հիմա, Երբ միասին ենք թոլորս առավել, Քան նե որևէ ուրիշ ժամանակ։

Գիտությունը ազդանշաններ է ուղարկում տիեղերը՝ ուրիշ գարդացում, առաջընթաց, մյուս կողմից անելանելի տողև գրուս արսափ. Մի կողմից արտաստել արդմից հրանական արտաստել արդմից հրանական արտարակություններ միջև ահռելի տարաձայնություններ կան։ Մի կողմից՝ 2000-ամյա կորստի ու լքածի վերադանում, մյուս կողմից՝ 3000-ամյա պահածի ու լքածի վերադանում, մյուս կողմից՝ 3000-ամյա պահածի ու կայփայածի կորուստ ու լքում, մի կողմից՝ անհանդստություն կննդանություն կորմից՝ արտարդան արտարձի՝ մարդու ուրներանում ռումբերով ու բակտերիոլոդիական զենքով, մարդկու-թյան գլխին ատոմային ռումբեր դցելու սարսափ. Մի կողմից՝ գրանական կողմից անելանելիի առջե

կանգնելու վտանգավոր փաստ։ Մեծ թերչքների ու անկումների, մեծ հավատի ու հիասթափության, մտքի ճախրանքի ու մտքամեծ հավատի ու հիասթափության, մտքի ճախրանքի ու մտքագարության, բևեռացած ծայրահեղություններով է լցված դարը,
ժամանակաշրջանը, և դարի բանաստեղծը, ինչպիսին էր Պ. Սեվակը, չէր կարող չապրել այդ ծայրահեղությունները, հավատի
կողքին չունենալ հավատի կորուստ, հույսի հետ՝ հիասթափություն։ Եվ այս ամենի մեջ բանաստեղծին հուզողը երկրային հարցերն են, մարդու՝ երկրի ու հողագնդի տիրոջ խնդիրը, Բանաստեղծը ցավով տեսնում է, որ գիտության ու առաջադիմության
դարում, երբ հազարավոր տարիներ առաջ մեռած լեզուներ են
վերծանվում, երբ մինչև անգամ՝

Լուսնի հակառակ հրհան հե կարդում Ու Վեներայի Կամ Մարսի օդը դարձնում այրուբեն,— Մեր երկտողանոց ճակատագիրը մետւմ է դարձյալ Անընթեռնելի՞ և անմեկնելի՞... (II, 100)

Երկիր մոլորակի վրա կատարվող տագնապալի ու հուսադրող, հիասթափություն ու հավատ ներշնչող իրադարձությունները Պ. Սևակի պոեզիայի մեջ են մտնում իրրև միտք ու ապրում, մենք լսում ենք ետարձագանքը այն արձագանքի, որ թողել են դեմդիմաց կանգնած իրադարձությունները բանաստեղծի երկ-մըտություններով լեցուն հոգում։ Ամեն երևույթ ունի իր լույսն ու ստվերը, Եվ որքան պարզորոշ է երևում լույսի ու ստվերի առկայությունը միևնույն երևույթի մեջ, այնքան ավելանում է երկմտությունը բանաստեղծի հոգում, իսկ երկմտությունների,

Քանաստեղծին ծանր ապրումներից ու մտքերի բեռից չի կարող ազատել մայր բնությունը («Սիալ խոսք սխալի մասին»)։ Ավելին, մայր բնության, դարնանային զարթոնքին հակադրվում է բանաստեղծի միտքը։ Քնարական հերոսը քայլում է հարբածի նման («իննաձև մարմինըս քարշում եմ ութաձև»), բայց ոչ թե դարնան «դժվածությունից», օդի դինովությունից ու լույսից, այլ երկմտությունների բեռան ծանրությունից.

> Չե՛մ խորհում։ Եվ դա իմ խորհելե է։ Չե՛մ լսում։

Ձե՛մ ուղում ընդունել ո՛լ մի ձայն։ Բայց անվերջ լսվում է Թե՛ իմ մեջ, Թե՛ իմ շուրջ, «Ինչ-որ տեղ ինչ-որ բան սխալ է»։ (11, 94)

Վիլյամ Սարոյանի «Իմ սիրտը լեռներում է» սլիեսից առնված «ինչ-որ տեղ ինչ-որ բան սխալ է» տողը դարձել է Պ. Սևակի Համար յուրատեսակ բանալի սեփական կասկածանքներն ու երկմտությունները խոր մեղեդիականությամբ բացելու Համար.

> Ինչ-որ բան սխալ է հենց Երկրի առանցբում, Որ ուղի՛ղ չի անցնում, այլ ինչ-որ ԹերուԹյա՜մբ։ (II, 94)

Զուդորդաբար հիշողությանդ մեջ արձագանքվում են շեքսպիրյան անմահ հերոսի խոսքերը, որին վիճակվել էր շավղից դուրս եկած կյանքը ուղղելու, արձագանքվում են նաև Էդ. Մեժելայտիսի «Մարդ» գրքի տողերը՝

> Աժե՜ն ինչ կանեժ, Առանց Հոգնության և առանց վախի, Որ երկրագունդը իր առանցքը հին ժեկընդժի**չա փոխի**։ (II, 351)

Պ. Սևակի համար սխալ է երևում ոչ միայն երկրի առանցքը, այլև անապական լույսը, այն լույսը, որից կարող է մայրանալ... մինչև իսկ չրերը».

> Ինչ-որ բան ախալ է մինչևիսկ լույսի՛ մեջ, Որ պիտի՛ ունենար ծանրություն ու կջիո։ (11,94)

Սկսելով Երկիր մոլորակից ու լույսից, Պ. Սևակն իր կասկածների շրջանակի մեջ է առնում մարդուն շրջապատող բազմաթիվ երևույթներ և իրեր, հասկացություններ ու ըմբռնումներ, և այդ բոլորը բանաստեղծական ինչ-որ «քմահաճ խաղեր» չեն.

> Թե կրոնն է սխալ՝ այդ վաղո՜ւց Հայտնի է, Բայց մի տեղ սխալ չէ՞ և Հավա՜տ կոչվածը։

Ինչ-որ բան սխալ է ճջմարտի մեջ անգամ. Եվ ստույգ կոչվածն է ստուգվել աղերսում։ Ինչ-որ բան սխալ է և արյա՜ն, արյա՜ն մեջ. Չհեղվե՜ր, հեղվելիս ինչո՞ւ է մակարդվում։ (11, 95)

Բանաստեղծը կասկածում է ամեն ինչ, դժգոհում է։ Սակայն նրան չպիտի շփոթել փնթփնթացող քաղքենու կամ բարոյախոսի հետ «Գրողի խնդիրը չէ շտապ և անխոցելի վճիռներ, լուծումներ արձակել կամ մարդկությանը դժբախտություններից փրկելու դեղատոմսեր տալ, ագրում է իսպանական Հանրահռչակ գրող Աննա Մարիա Մատուտեն։ — Ինչ-որ բան բացատրելիս էլ, վերլուծելիս էլ, նա միաժամանակ ընդարձակում է առանց այն էլ կասկածանքների, տարակուսանքների ընդարձակ ծովը։ Գրողը նույն հասարակ, պարզ մարդն է, որը վիճում է ու տառապում՝ դանվելով անընդհատ բախման մեջ աշխարհի ու իր հետ։ Եվ այդ բախումը մասնավոր չէ։ Ենե գրողը տիրապետում է ճշմարտությանը, նա այլևս պետք չունի գրելու։ Մտածել ու ստիպել մտածելու, զգալ և ստիպել զգալու, որոնել և ստիպել որոնելու, ըստ որում առանց ընթերցողին կաշկանդելու, — սա է բանաստեղծի առաքելությունը։ Նա պիտի ստիպի ընթերցողին մտովի էլ, տարակուսանքներն արտաՀայտելու իր կասկածանքներն إ «لا

Պ. Սևակի տարակուսանքները երկրից գնում են երկինք, կրկին վերադառնում հողին («Սխալ է և հողը. Առնվում-ծախվում է»), ոտքերը հատող փակուղուց անցնում հորիզոնին, որ աչքեր է հատում, լռությունից ընդարձակվում մինչև խոսել («Լռությունն է սխալ. Մեր թևերն է փետրում։ Իսկ անկեղծ խոսելը... սխալ ու սխալ է»), կառուցելու համար կործանելուց հասնում մինչև սխալը շտկելու ձգտումին («Եվ ամեն մի սխալ շտկելիս, ակամա, Գործում ենք նոր սխալ. Սխալ է ձգտումը»), կոշկատակից («որ հողից է մեղ կտրում») մինչև հուսահատորեն գավաթին մեկնվող ձեռջերը, մինչև՝

ինչ-որ բան ու լո՜ւրջ բան, անկասկա՛ծ, սխալ է Եվ մարդուս մարմնի՛ մեջ. Մի գլխով ի՞նչ անել, Երբ այսքա՜ն դժվար է անսխալ ապրելը։ (II, 96)

<sup>1 «</sup>Иностранная литература», 1971 г., № 1.

Ցավատանջ տարակուսանքները, վարանումներն ու կասկածները բանաստեղծին մատնում են տագնապի, ստեղծում անելանելի վիճակ, բայց ամեն ինչ վերջացած չէ. և մեզ նոր անակընկայի առաջ է կանգնեցնում բանաստեղծական շրջաղարձը.

> Սխալ է, անկասկա՜ծ, և այսպես դատելը, Ուստի և այս երդը... սխալի՜ց սխալ է... (11, 96)

Վերջին երկու տողը տվյալ հոգեվիճակի ձայնը չէ, սակայն դա բանաստեղծության տրամաբանությունից է գալիս և բանասաեղծի բուն հավատն է։

Խորանալով մարդկային գիտակցության ներքին շերտերի, հոգու տիեղերքի մեջ, հետազոտելով իր «ես»-ի գաղտնիքներն ու իմաստը, բանաստեղծը հասնում է մեծ ընդՀանրացումների։ Մարդը և ժամանակակից աշխարհը,— ահա այս ճակատամարժ տում են առաջանում երկրնտրանքային, դրամատիկական բնույ-Թի բախումները։ «․․․Ես այժմ ամենից հափշտակված եմ հայկական վաղ վերածննդի Հանճարեղ բանաստեղծ Նարեկացիով, գրել է Պ. Սևակը 1964 թվականին։— Նրա ստեղծագործությունը լի է ողբերդականությամբ․ անմարդկային աշխարհի հետ մենմենակ Թողնված մարդը, չկորցնելով հավատը մարդկանց նկատմամբ, շարունակում է որոնել ճշմարտություն, արդարություն։ Այդ բախումն ինձ անսահմանոբեն հուցում է։ Աբևմուտքի պոեզիան դրանից ելք է գտել եսակենտրոնության ու անհատապայտության մեջ։ Ինձ ավելի մոտ է Նաբեկացու պոեզիան. թույլ է տալիս ելք գտնել հասաբակության հետ մաբդկային անճատականության ներդաշնակ զարգացման մեջ...

Թե բանաստեղծական ձևի ասպարեզում, Թե բանաստեղծատ կան մտածողության ձևերի ասպարեզում Նարեկացին ինձ արժեքավոր շատ բան է տալիս, Թեև, բնականաբար, նրա աշխար-հայացքը ինքնին, նրա ողբերգությունը ինքնին որպես այդպիսին պատկանում են անցյալին (ընդգծումն իմն է— Ա. Ա.)»¹։

Մեր ժամանակը, ժամանակակից մարդը, բախումները, ինչպես տեսնում ենք, այլ են։ Եվ Պ. Սևակի պոեզիան պատմության, ժամանակի հետ ունեցած նոր բախումների մեջ մարդկային անհատականության կողմն է։ Նրա բանաստեղծական հայնը ամ~

<sup>1 «</sup>Дружба народов», 1964, № 6.

**բողջովին ուղղված է մարդկային անհատականու**թյան ճակատագրի պաշտպանությանը, որին շատ մեծ կարևորություն է տվել բանաստեղծը տարբեր գաղափարախոսություններով ու քաղա֊ քական կողմնորոշումներով բաժանված այսօրվա աշխարհում։ Ինչպես Պ. Սևակի նախորդ շրջանի պոեզիայի, այնպես էլ «Եղիրի լուլս» գրքի բանաստեղծական շարքերի միջով անցնում է «մարդ» բառը։ Նրա ջնարերգության հերոսը<sub>ն</sub>գերմարդ կամ աստված չէ, այլ Հողածին, միս ու արյունից, Մարդկային՝ կավից կազմված ժամանակակից մարդը, որ պայքարում է պատմության, աշխարհի հետ ներդաշնակության համար, դառնանում է, երբ ան հնարին է դառնում այդ ներդաշնակությունը, պաշտպանում է մարդկային անՀատականությունը այն ամենի դեմ, ինչը խորβ է ու Թշնամի, ինչը չի համապատասխանում նրա բարձր կոչմանը։ Հանց սա էլ Պ. Սևակի պոհզիալի մարդասիրական էու-Թյան հիմքն էւ «Անմահության իրավունք ունի միայն մարտական պոեզիան, այսինըն իսկական մարդկային պոեզիան»<sup>1</sup>,— Պ. Սևակի այս խոսջի մեջ «մարտական պոեզիա» ու «մարդկայիան պոեգիա» արտահայտությունները պատահական զուգադիպություն չեն, այլ բանաստեղծի մարտնչող (ո՛չ Հայեցողական) մարդասիրության ձևակերպում.

> Մենք ծնվել ենք, որ մարդկության Հաղար ու մի «ինչու»-ներից գոնե մեկի Հարցապնդող աչքում մխենք Մեր գոնե մե՛կ պատասխանը Եվ դրանով գոնե մաս-մաս վերադարձնենք Օտարացվող էութունը մեր մաքերի, Որ չխամրեն սրանք այնպես, կարձես իսկույն Չորացնում են ծծողական կոչվող թղթով...

Բանաստեղծը, որ «մենակության մեջ միանդամից է ողջ աշխարհի մարդկության հետ նստում զրույցի» և «այս երկրագընդի պտույտն զգում է կրունկով», պատրաստ է ամեն մի զոհողության, միայն թե իրականանան սպասումներից հոգնած մարդկության ու երկիր մոլորակի երազանջները։

> Մեր մոլորակը հոգնել է արդեն Ծվ տառապելուց, և՛ սպասելուց,

<sup>1 «</sup>Дружба народов», 1964, № 6.

Ճակատագրին հնազանդվելը հոգնեցրել Է մահու չափ իրեն. Ես պիտի նրան սովորեցնեմ ուրախ ու զվարԹ երգեր ասելու, Իսկ հետո պիտի այդ երկրագունդը ես քեզ նվիրեմ։ (II, 350),

դիմելով փոքրիկ աղջկան՝ Դայնային, ասում է Էդ. Մեժելայտիսը
իր մի բանաստեղծության մեջ։ Պ. Սևակն էլ է ուզում աշխարհը
իր մի բանաստեղծության մեջ։ Պ. Սևակն էլ է ուզում աշխարհը
իր մի բանաստեղծության մեջ»), մարդուն տալ նրա ուզածը, բայց,
միաժամանակ, տեսնում է, որ ինքը ոչ միայն չի կարող լում։
մարդկության առաջ ծառացած հարցերը, այլև իր համբերունիրց-սպասումներից, դեդերումներից։ Սակայն անզորության
ներքնամակարդակը, այլ ծնում է անսպառ սեր մարդու, մարդկության, նրանց հույսի ու սպասումների հանդեպ.

Դո՛ւ, Որ հոգնել ես քեզ միշտ պատեպատ խփելուց, Արի՛, Ապրիր հոգուս մեջ, Ուր չես դեգերի նաև մտովին, Ուր դու կնստես ու կիշխե՛ս անգամ՝ Ա՜յն զարմանալի առատության հետ, Որ այնտեղ տե՛ր է, արջայից արջա՛ւ

Ի՜ Նջոդ հասկացիր Եվ ուրիշների՜ ն դու լավ հասկացրու, Որ ոչի՜ Նչ-ոչի՜ Նչ ձեզ տալ չեմ կարող. Ես լոկ կարող եմ ձեզ սիրե՜ լ... այսջա՜ Եւ (II, 39)

Պոեզիայում սովորույթի ուժին, նախապաշարմունքին թշնամի բանաստեղծը («Ինձ փոքր ի շատե ճանաչելու Համար Հարկավոր է զրկվել նախապաշարմունքից, Որ և հեշտ չէ նույնքան, որքան որ ապրելը») կյանքի հանդեպ նույնպես ուներ ստեղծագործական վերաբերմունք, որ հիմնվում էր կյանքի դիալեկտիկայի մեջ թափանցելու ձգտումի ու փորձի վրա։ Ժամանակա-չ

կից կյանքում փոփոխությունները այնպիսի արագությամբ հ կատարվում, որ երեկվա ճշմարտությունները դառնում են անհիմն ենթադրություններ («Ստուլգ կոչվածն է ստուգվել աղերսում»), նոր ճ**ջմ**արտությունները լայնացնում են հին պատկերացումները կամ դրանք դարձնում Հնացած։ Կլանքի շարժումից, ընդհանուր առաջընթացից հա չմնալու համար ուգած Թե չուգած անհատը, հասարակությունը կամ հասարակության համար պատասխանատու զգացողը պիտի վերակառուցի իր պատկերացում. ները, Հակառակ դեպքում նրա հետ կատարվելու է նույնը, ինչ բոլոր ուշացածների կամ ուշ արթնացածների հետ։ Մտածողու-Թյան դիալեկտիկական կերպր բանաստեղծին **Հնարավորու**Թյու<mark>ն</mark> է տվել տեսնելու «անխախտ» օրենքների Հարաբերականությունը և նրանցից վեր կանգնած օրենքների գոլությունը («Կլանքն ինչ էլ լինի— ընդլայնում է մեզ»)։ Պ. Սևակի քնարական Հերոսը քաջ գիտի, որ աշխարհում գոյություն չունեն պատահական հրեվույβներ, որ դրանք բոլորը աղերսվում են միմլանց պատճառի ու հետևանքի կապվածությամբ, եթե ստի ոտքերը երկար ապա դա կատարվում է ճշտի հաշվին, ենե անարդարուն լունը մեծ է՝ ուրեմն չնչին է արդարությունը, եթե լույսը պակաս է՝ ուրեմն իշխողը մութն է։ Բանաստեղծը տեսնում է Հասարակական, Հոգեկան երևույթների, իրերի ու առարկաների երկու կողմերը՝ և՛ լույսը, և՛ ստվերը, և ամենակարևորը՝ նրանց անընդմեջ դիալեկտիկան։

որից ծնվում է Հշմարտությունը.

որից ծնվում է Հշմարտությունը.

## Անտարրերությո՞ւնը...

Ուխայալ իշխամու պես հետևում է Նա ինձ, Բուսնում խոտի՝ Նման, Թառում փոշո՛ւ Նման, Խեղդում խորիսի՝ Նման։ (Գերանդի՝ եմ դառնում, Խողանա՛կ եմ դառնում, Հա՛ղ եմ դառնում)։ ԵԹԵ կարճակոճըղ իր հասակը Ներեր Ու ձեռքը հասցըներ իմ կոկորդին բարակ՝ Խեղդամահ էր արել նա ինձ վաղո՛ւց։ (Եվ մինչ նա շարունակ ձեռքն է մարզում-վարժում՝ Ես էլ աշխատում եմ հասակ նետել անվերջ)։ (11, 90)

Բանաստեղծը վախենում է անտարբերությունից, որովհետև նրա թողտվության պայմաններում են հաճախ երկրի վրա կատարվում կամայականություններն ու հանցագործությունները մարդկության ու մարդու նկատմամբ, մանավանդ դժվար է ճանաչել նրա մշտափոփոխ ու ինջնաբեկող դեմջը։ Նա հաճախ թերան է փակում սուտ համրույրով, իսկ երբ հնար չի ունենում՝

Օրկար, Ճշմարաություն),

Եր կարձ կոչվում է Ճիշտ,

Եր խոսելը Նույնը է, ինչ... ստելը,

Ար անավանդանին ծար լռության,

Եվ այդ միությունից ծնվում է ա՛յն թիձը,

Եր անավանդանին ծար լռության,

Եր անավանդանին ծար լռության,

Եր անան ը-ծանը ը խոսքը իչեցնում եմ,

Եր անան ը-ծանը ը խոսքը իչեցնում եմ,

Եր անան ը-ծանը ը խոսքը իչեցնում եմ,

Եր անան անականդանին,

Եր կարձ կոչվում է Ճիջտ,

Երկար՝ Ճշմարում է Հիջտ,

(11, 91)

Քնարական հերոսի ներաշխարհում «ողջախոհության» ու «անխոհեմության» բախումը կապված է հասարակության մեջ վսեմի ու ստորի, «ողջախոհություն»— հարմարվողականության ու «անխոհեմություն»— անհաշտվողականության պայքարին։ Բանաստեղծը հավատարիմ է մնում իր «գժվածության» զգա-ցումին, ընդվզում է զգուշավորության, երկրորդ բնավորություն դարձած սովորության, մարդու ներքին ազատությունը զսպանակող կեղծ հասկացությունների դեմ։ Քնարական հերոսը ատուժ է սովորականը, գետնակիպը, նրա տարերքը պայքարն է մարդու ներդաշնակության համար»

Նորի՛ց մեջըս խոսեց ֆրանսիացին... Եվ ակամա, Նորի՛ց, ես չանսացի Եմ պապերի ձայնին՝ խոշեմունյա՜ն, Հա՜յր Սուրբ Խոհեմության, Որին պիտի Հիմա խոստովանեմ իմ մեղջերը։

Հա՜յր Սուրթ, ես կաւզեի կյանջի՜ս գնավ Ջնչել «զգույշ» թառը։ Մեծ մե՞ղջ է սա։

Հա՜յր Սուրթ, ես կուղեի դարձնել կանոն Անկանոնությունը։ Մեծ մե՞ղք է սա

Կարելի չէ՞, Հա՛ լր Սուրբ, որ ոտքերը, Գեβ ոտքե՛ րը լինեն ինքնագլուխ, Գեβ ոտքե՞ րը, Հա՛ լր Սուրբ, ո՛ չ դլուխը... Թե՞ մեծ մեղք է դա էլ։ (11, 209)

Բանաստեղծը կյանքի շարժման գովերգուն է, խորապես Հավատում է կյանքի ու մարդու կատարելագործման հնարավո֊ րությանը և ուզում է ուրիշներին ևս մասնակից դարձնել՝

Ա՛յն նախածանոթ Հույրի Համահոված անուշությանը
Որ մեր հրեկվա
Ու մեր այսօրվա անուժությանը
Ասում է. «Կա՛նդ առ»՝
Ավշավորելով ո՛վ գիտի ինչո՛վ,
Ու մեր մարմնական անարմատ ծառի
ԱնՀասկանալի աշխատանքը մութ
Տալիս է իր պարզ պաուղջ՝
Ծիծա՛զ,
Ժպի՛տ,
ԳոՀություն
Օվ «փա՛ռ» աստրծու» դոլելու կարիֆ....
(11, 24—25)

Պ. Սևակը խոսում է այն մասին, որ «մտահոգությունը այլ րան չէ, քան թե ելքի փնտրտուք», ամբողջ ձայնով հաստատում, որ «աղմուկների հասունացումից թագադրվում է ոչ թե գիշերը, այլ օրն է ծնվում», որ մարդկային հոգու մեջ «եթե կա ամիս տերևաթափի, ապա՝ կան օրեր և աստղաթափի», Որ մեր աչջերը

Այլ Նաև խոր բույն՝

Այլ Նաև փոխակ՝ լցված շողերով.

Եվ ականջները՝

Ծանբարաններ չեն լոկ սրտնեղության,

Այլ Նաև տեսակ տաջ ձայնեղությամբ։

Այլ Նաև (11, 25)

*Բանաստեղծը մարդկային Հոգու տվայտան*ջ-տառապան*քներ*ն արտահայտելիս մարդու մեջ արթննացնում է ստեղծագործական ուժերի հզորության գիտակցում, մարդու համար անտանելի դարձնում խորթացման ու օտարացման բոլոր ձևերը։ Պ. Սևակը պոհզիայում Թշնամի էր քաղցր-մեղցրությանը, տանել չէր կարողանում գունադարդումն ու անՀոգ ԹեԹևուԹյունը, բայց և ատում էր այն խոսքը, որը փորձում էր ժխտել կյանքի իմաստը։ Դադարել մարդուն հավատալուց, բանաստեղծի համար հավասարազոր էր մեռնել իբրև ստեղծագործող, այլևս չլսել ստեղծագործական ստորերկրյա այն տաք ջրերի եռքը, որոնք սնում են պոեզիան։ Բայց Հավատալով մարդուն, նրա հրազանքին ու կյանքի իմաստին, Պ. Սևակը դեմ էր սուտ երազանքներին, հողից կտրված անրջանքներին («երազախաբ լինելուց երբեք գավակ չի ծնվում...») և չէր ուզում, որ մարդուն ստիպեն ԹաԹերի վրա բարձրանալու կամ ընձուղտի նման վիզը երկարացնելու չեղած ու չլինելիք բաներ տեսնելու Հույսով։ Բանաստեղծի քնարական հերոսը չէր կարող «փակել աչքերը, որպեսզի բացվեին երագանքի դռները», անհուր աստղերը, որտեղ էլ դաջված լինեին դրանք, ընդունել իբրև երկինը։ Այստեղից էլ նրա կռիվը՝ Հանուն ճրշմալիտ լույսի։ «Եղիցի լույս» գիրքը ամբողջությամբ լցված է լույսի, ճշմարտության, բանականության Հաղթանակի գաղափարով, որ հնչում է տարբեր ձայնանիշներով ու երանգների բազմազանությամբ։

> Երաղել է տալիս մութը,
> Իսկ Երազել մենք չենք ուզում։
> Մենք ուղում ենք
> Սին երազի երկար կապը քաշե՞լ-քաշե՞լ (Ինչպես երկար βել ունեցող փուչիկների Թելն են քաշում մանուկները),
> Սին երազի կապը քաշե՞լ

Ու ձգելով բերել Նրան Նստեցընել մեր ծնկներին՝ Սեր խաղացող աղջկա պես, Նրա լպիրշ ու խլրտուն աչջերի մեջ՝ Համբերահատ ու բարկացած արուի պես նրան թիթել. —Խո՜սքդ ասա. այո՜ կամ ո՜լ...

(11, 18)

Եվ որպեսզի սուտ երազանքի ետևից չգնա մարդո, պետք է ցրել մունը՝

— Շո՞ւտ, վառեցե՛ք լույսերն **ա**մեն...

Աշխարհի անկարգ-անսարքության դեմ բացահայտ ընդվզումով բողոքող բանաստեղծը, խորունկ տրտմության պահերին, երբեմն կարծեք Թե անջատվելով իր էությունից, ապրում է այլուրեքության հոդեվիճակով («Քայլում եմ այնպես, Ոտներըս կարծես լինեն ուրիշին, Այնպես կանդ առնում, Ուրիշն է կարծես կանդ առնում...»)։ Ուրիշ տեղ ապրելու, ծանոԹ աշխարհից անջատվելու այդ պահերին նա հայտնաբերում է իր աշխարհը, որը սակայն դարձյալ կապ չունի անուրջների այն աշխարհ հետ, դեպի ուր հաճախ է սավառնել բանաստեղծների միտքն ու երեվակայությունը։ Ընդհակառակը, Պ. Սևակի քնարական հերասը «անվավեր ու նոր աշխարհը» ստեղծում է «պատրանազերծ, բայց և հուսազեն», և այդ նոր աշխարհում այլևս չի զբաղվեյու

> Ձեղածի վրա եղածի Թերին իզո՞ւր քննելով, Երազի վրա երեխայաբար անո՞ւրջ դնելով, Կեղծված դրամով կեղծ բան գնելով, Ոչ էլ ճարահատ ու միտումնորեն Մահանալու պես անվերջ քնելով։ (11, 9—10)

Բանաստեղծը հավատում է ոչ այն բանին, ինչ չկա ու չի ինում երկրի վրա, այլ այն բանին, ինչը Թեկուզ և այսօր չկա, բայց չի կարող չլինել ու պիտի լինի աշխարհում վաղը, մյուս օրը։

> Քիվը ցույց տվեք Ա՛յն երազների և անուրջների, Որ այս բառով են կոչվում աշխարհուս Լոկ ա՛յն պատճառով, Որ չեն կատարվում։

Պ. Սևակի երազանքն է աշխարհը մաքրված տեսնել խավարեց, իսկ մարդուն՝ սպառազինված ուժի ու արիության այնպիսի զենքերով, որոնք կոփվում են վստահությո նից, բարությունից, հոգևոր ջերմությունից։ Նույնիսկ «քնած տեղը» բանաստեղծն այն բանի հետ է, ինչը որ պիտի լինի աշխարհում վերջ ի վերջու Թեկուզ մեծ դժվարությամբ, բայց և այնպես աշխարհը պիտի սըր-բագրվի ըստ բանականության ուժի։

Իսկ երբ մեկը խոր քեի մեջ մեր երազե է կոխկրտում, Առաջվա՜ պես... առաջվա՜ պես վեր ենք ցատկում ճչալով։ (11, 219)

րութ Հավատացյալների վառած լույսերը.

ԵԹԵ աստված եր՝ Փչեցե՛ր նրանց բոլոր մոմերը, Մարեցե՛ր նրանց կանԹեղներն ամեն, Հանգցրե՛ր նրանց ջահերն այլազահ, Որ... եղիցի լո՜ւյս։

(II, 7)

«Ազգայինը նախ և առաջ լեզուն է,— ասել է Պ. Սևակը գինչ-ը, ինչպես-ը և որպես-ը» հարցազրույցում,— որ բառերի կույտ չէ, այլ հոգեբանություն։ Եվ այն երկը, ուր կա ազգային տյնքան է ազգային, որ նույնիսկ, եթե պատկերվող նյութը ազայլ չոշափելի իրականությունը նիայն լեզվի միջոցով, արդեն այլ չոշափելի կմատնի իր ազգայնությունը։ Հիշենք ամենավառ օրինակը՝ Գրիգոր Նարեկացին։ Նրա հանձարեղ պոեմը իր նյութով ոչ մի առընչություն չունի հայ ժողովրդի հետ։ Նույնիսկ հայ գավորություն չուներ, ույտի առավելագույնս երաղում էր հոգևոր գավորնինի մասին, որ թվում էր՝ կգտնի Արջայությունում»<sup>1</sup>:

Պոհզիայում ազգայինի դրսևորումը այսպիսի խորությամբ ընկալող Պարույր Սևակի ստեղծագործության մեջ լույսի (որ **Տնչում է նաև՝ իբրև ճշմարտություն, արդարություն) փառաբա**֊ նումն ու ձգտումը կապված էին նաև հարազատ ժողովրդի ձրգտումներին ու երազանքներին։ Պ. Սևակը հայ ժողովրդի զավակն էր, և մարդկության ճակատագրի համար նրա պատասխանա֊ տըվության խոր զգացումը՝ մտահոգություն էր իր ժողովրդի ա֊ պագայի հանդեպ։ Դարաշրջանի տագնապները տագնապներն էին նաև հայ ժողովրդի, և այդ տագնապների ետարձագանքը չէր կարող իբրև անամպ խնդության հրգ Հնչել։ Ետարձագանքը կաբող էր լավատեսություն լինել կամ չլինել հուսահատություն, բայց լավատեսության հրանգները չէին կարող Հասնել ցընծության աստիճանի։ Զավակն այն ժողովրդի, որ երկար ձիգ դարերի արհավիրքներից, կոտորածներից հետո վերածըն- 🕆 վել ու ի վերջո գտել էր իր պետականությունը, միայն ու միայն լույսի կարող էր ձգտել, որովհետև խավարը միշտ էլ վտանգով է լցված, մինչդեռ «լույսը բարի է, իսկ բարին լույս է...»։

> լո՛ւյս, լո՛ւյս զվարթ... Եվ ո՛լ թե լույս երեկոյի, Եմ աստնել արեգական, Այլ լույս զվարթ արդար գոյի՝ Մազատաըն առավոտի... (11, 11)

«Զվարթ ու դերազանցիկ, երդեցիկ ու նվադուն» լույսի, «ամենից առաջ՝ միշտ սեր, ամենից հետո՝ միշտ սեր» լույսի

i «Սովհաական դրականություն», 1971, № 2։

տոհնչացող բանաստեղծը նաև իր հավատացյալ պապերի հընօրյա աղոթերի ձևով երկրորդ ձայնով առ Տեր կարդում է.

Թողություն տուր, Տե՛ր, ծանրը հավարին,
Միայն Բե Բող Նա Բողնի հեռանա։
Թող ծառե՛րն անգաժ (առանց և քաժու)
Հարգանքով Նրա առջև կեռանան,
Միայն Բե Բող Նա Թողնի հեռանան,
Մենք պահանջ լունենք,
Մենք գու ենք նույնիսկ,
Միայն Բե Բող Նա Բողնի հեռանան
Մենք խոստանում ենք,
Եվ մենք իսկապե՛ս
Նրան չե՛նք կարող ու չե՛նք ժոռանա,
Միայն Բե Բող Նա Բողնի հեռանա,

(11, 14)

Հույս, Տավատ ու սեր,— այս երրորդունյամբ է բաղադրը։ ված լույսը ու նրանով է լցված բանաստեղծի հոգին, որ տագնապում է «աշխարհի լուսանիշներում կանաչի կուրանալուց»։

Բանաստեղծի երազանքն է Համայն աշխարհում բացված տեսնել Հույսի, Հավատի ու սիրո, նաև արդարության, վստահության, ճշմարտության ու բանականության ճանապարհները, իսկ կարմիր ազդալույսերը՝ վերացած նրանց առջևից, որ «Բարև»-ը դառնա մի «նոր և իրական» երկբառանի բանալի՝ «Բացվիր Սեզամ», և՝

> ...Անկարելին դառնա կարելի Աշխարհո՜ւմ համայն, Ամենջի՛ս համար, Դառնա կարելի վաղն ու հենց հիմա, Դառնա կարելի մե՛կ բառով՝ —Քա՜rև...

(11, 110)

Պ. Սևակը իր ժողովրդի բերանում դարեր շարունակ ծաղկած ողջույնի մաղթանքները երրև հույսի ու լույսի, խաղաղ ու ստեղծարար աշխատանքի, սիրո ու հավատի պատգամներ է հնչեցնում «Ողջույնի քմայքները» շարքում։ Բանաստեղծը իր ժողովրդի նման անվախճան «բարի լույս» է մաղթում սիրուն, կյանքին, ու պատմությանը, անհուն սիրով «բարի աջողում» ցանկանում հողը հերկողներին ու աստծո բարիքներն ստեղծողներին (և ոչ թե ավարառուներին ու հողը ամայացնողներին), «բարելոնական նոր ու հսկա աշտարակներ» կառուցողներին, մաքի, հոգու ու ոգու, ձայնի ու գույնի արարիչներին, որոնք «ասուլիսում են Անհայտության հետ, որպեսզի բանան նրա խորունկ խորհուրդը». սրտի կսկիծով ու մեծ ցավով «բարի ճանապարհ» ասում կյանքի ու անհրաժեշտության ստիպմամբ մի անհայտից դեպի ուրիշ մի անհայտություն մեկնողին.

> Phn'al but Phu's Բայց խորհի՛ր Նաև, Ph բո ծերության անխուսափ հարցին . Գու ի^նչ հա մի օր պատասխանհ<sub>վ</sub>ոււ Ասել--ասում են, թե լավ է այնտե՛ղ, Որտեղ ժենջ չկանք։ Իսկ ես պնդում եմ, որ լավ **է այ**նտե՛ղ, Որտեղ չե՜նք կարող չլինել ու կա՞նք։ Գու ինձ կարող հա հիմա չլահլ։ by sh' to subject **Գ**Ыш′. Որ ինքըդ նո՞ւյնը հասկանաս Եվ հասկանալով նաև հասկացնես, Որ աշխարհումըս ձշմարտությունը չի՛ հետազուովում. Ճշմարտությունը ապրրվո՞ւմ է լոկ։ (II, 125)

Այն տեղից, որտեղ «չենք կարող չլինել ու կա՜նք» (իսկ այդտեղը և՜ Հայրենիքն է, և՜ Հայրենի տունը, և՜սերը), ժեկնողին ցավով «բարի ճանապարհ» մաղԹելով, բանաստեղծը, այսուհանդերձ, «բարի վերադարձ»-ի սպասումներ է փայփայում։

«Եղիցի լույս» գրքում կան գործեր, որոնց մեջ թվում է, թե քնարական հերոսը դատապարտված է մի հոգեվիճակի, որ ներ-կայացնում է ցավի ու տանջանքի հանգույց։ Բայց այդպիսի դեպքերում էլ բանաստեղծը ձգտում է լիցքաթափել հոգեկան ցավը։ Հաճախ դա կատարվում է ցավի սրբազանացումով ու բա-պանքը, հին սպիները»)։ Տառա-պանքը, հին սպիների ցավը հարստացնում է մարդուն ու նրա կյանքը, Ավելին, անհոգ, անցավ ապրելը նշանակում է ապ-տել կենդանական-բուսական կյանքով՝ «ինչպես արջառը կամ անանուխը»։

ծվ այդ ո՞ւմ է պետը
Պատգամախոսի մեր ծիծաղիլի վստահությունը,
ծթե օրենսդիրն այն ցավն է միայն,
Որի ծնունդն ենը։
Ու կնճիռների վայրիվերումը
Բնավ էլ պա՜ր չէ,
Այլ մի այնպիսի՛ արարողություն,
Որով ամեն օր սրրպգործվում է ինքը ճակատը։
Ուրեմն էլ ինչո՞ւ, սիրելինե՛րըս, ինչո՞ւ խուսափել
Հին սպիների հարուցած ցավի սրբագործումից։
(11, 22)

Բանաստեղծի ուժից վեր է բուժել ցավը, Իսկ ցավը մերն է, ուրիշը չէ այդ ցավի տերը, Ուստի այլ բան չի մնում անելու, քան Թեթևություն զգալ՝ սրբազանացնելով մարդկային ցավը, մանավանդ անպատասխան են մնում հարուցված հարցերը՝ «Ցա՞վն է արդյոք վտանգավորը, Թե՞ հենց այն դեղը, Որով ձգտում ենք ցավը դարմանել», «Ո՞վ կարող է ցավի հետ վիձել, Եթե ցավի հետ վիձելը նույնն է, Ինչ ծովի վեձը աղաջրի հետ»։

> Ուրեմն ի՞նչ անձնք, սիրելինե՛ բրա Այսուհետև էլ գոհությա՛ մր կրենք Եվ դեռ ավելին՝ Հռչակենք օրե՛նք Մեր ցա՛վը՝ Լա՜վը...

8 ավն ու մենակությունը հաճախ են փորձում բանաստեղծի հոգու ամրությունը, և հոգեկան տառապանքի ուժը երաշխիք է դառնում ազատվելու ցավից ու մենակությունից։

> Չգիտեմ՝ ի՞նչ անեմ։ Պատեպատ եմ զարկվում։ Հազար բան եմ տետղում՝ կույրի նման, Ու Հառկացած նրա ինչ-ինչոցը՝ կրկին Պատեպատ եմ զարկվում։ Չգիտեմ՝ ի՞նչ անեմ։

(11, 40)

Բանաստեղծը ուզում է որևէ կերպ մոռանալ մենակության ծանրությունը. «տուրքը փողոցին» տալու կարիք չի զգում (բացակա է սերը), չարժի նաև երեկոն վաճառել «մի թատրոնի կամ համերգի տոմսով»։ «Երբ ժամանակ լինի» առելով լէ՞բ, Որ անցավ մեր կլանքը, Մինչդեռ այս վայրկյանիս՝ Ժամանակի վիժվա՜ծք և գործի առ՜վ... (11,40—41)

Մենակությունն ու պատացած մութը չեն չքվում մաքի մեջ «Լույս զվարթ», «Առավոտ լուսո» երգելուց, Բանաստեղծի ներսում պարապությունը «պյուռոսյան տխուր հաղթանակ է տունում», Եվ այդ ծանր հոգեվիճակից դուրս է գալիս բանաստեղծը, երբ նրա մեջ նորից բարձրանում է «մենակության մեջ ողջ մարդկության հետ գրուցելու» ցանկությունը.

Եվ ոտներըս, իրրև յուրատեսակ «մեղա», Ինձ կտրում են փափուկ մահճակալից. Տանում-նստեցնում են ա՛յն աթոռին չարուկ, Որի առաջ կա մի... տանջված գրասեղան։ Տանում-նստեցնում են այդ աթոռին չորուկ, Որպեսգի...

(11, 48)

Որպեսզի իր խռովջին մասնակից դարձնի ուրիշներին, և դրանով իսկ դուրս գա մենակությունից, իսկ բանաստեղծի ցավի պատձառը այս անգամ... ձիերն են։

> Նո՛ւյն վայրկյանին Ես հիշեցի հանկարժ, որ առավոտ կա**նուխ** Քեռնամեքենայով ձիեր Էին տանում... (II, 42)

Բանաստեղծը այդ վայրկյանին ամբողջ Հավիտենություն է ապրում, նրա միտքը կտրում-անցնում է դարերի միջով ու վերադառնում ներկային, անմեկին խռովքով է լցվում նրա Հոգին «մարդկային ցեղի պատմությունը իրենց մեջը ու Բամրով» կրած ձիերի Համար, որ բեռ են դարձել Հիմա, և ծնունդ է առնում մեղեդին, մարմնավորվում ցնցող պատկերը.

> Բեռնամեցենայի թափքում՝ ձիհ՛ր, Վախից կծի՛կ դարձած, դողդողացո՞ղ ձինթ, Աժեն շրջադարձի ու կեռմանի վրա Մե՛ղ պես (մարդո՜ւ հման) Տկվո՜ղ-Թեթվո՞ղ, Մե՛ղ պես (և ավելի՛) դգուշացո՜ղ ձիեր... Ես ձեղ այդ վիճակից ինչպե՞ս հանեմ, ձիե՛ր։ Լացըս ղոպեմ ու ձեր... ցա՜վը տանեմ, ձիե՛ր...

Բանաստեղծի կենդանի միտքը կյանքի զարգացման ընթացըի մեջ չէր կարող չնկատել ողբերգական տարը։ Եվ կլանջի զարգացման Հակասություններն ու բացասումները, նաև բացասման-բացասումները չըմբռնող մարդը միայն կարող է «Պարասյություն» բանաստեղծությունը դիտել իրըև նապահետականության, ավանդապահպանության քարոզ ու գովերգություն, իսկ Հեղինակին մեղադրել ոչ ավել, ոչ պակաս... Հետադիմության մեց։ Առաջադիմության գռեհիկ պատկերացումներին երևի շատ հարմար կգար, եթե բեռնամեջենայով ձիեր տանելու պատկերը տեսնելուց Հետո բանաստեղծը գրեր մոտավորապես այսպիսի մի բան. «Տեսեք, է՜, խեղճ մեջենան ինչ հիմար բեռ է շալակել և ու՞մ են պետը այդ ձիերը ինչու՞ են նրանց մեղքանում, և ինչու" են ուզում նրանց այդ վիճակից ազատել ինչ-որ «ճառագայթային ախտով» հիվանդ մարդիկ։ Բոլոր ձիերին պիտի տանկերի տակ ձղմել, մեզ մեջենաներ ու մեխանիզմներ են պետք և նրանց ցավն էլ պիտի քաշենք»։ Պ. Սևակը հենց մեքենայական այդ մտայնության դեմ է ընդվգում.

> Նո՜ւյն իմ ներսում հիմա, այս վայրկյանից, Վրնջում են ձիե՜ր, Խրխնջում են ձիե՜ր, Դոփո՜ւմ, Բերաններից կրա՜կ Թափում Չիե՜ր... Այսրան ձիե՞ր...

(11, 48)

Պ. Սևակի քնարական հերոսը հաճախ չգիտի, Թե իրեն ինչ է պետք (դժգոհ է, նաև իր դժգոհությունից է դժգոհ), Թե կոնկդ պետք (դժգոհ է, նաև իր դժգոհությունից է դժգոհ), Թե կոնկդ արտ ինչ է ուզում ինքը՝ այնքան շատ բան ուզելով։ Բայց նա
շատ լավ գիտի, Թե իրեն ինչը պետք չէ. Նա չի ապրում և չի
էլ ձգտում ապրել այն կյանքով, որից գոհ ու երջանիկ են միչակությունները։ Մենակության ու խորունկ տխրության պահերին կյանքը բանաստեղծին երևում է հոգնեցնելու չափ միապաղաղ ու միօրինակ, լեցուն տաղտուկով ու ձանձրույթով
(«Աշնանային վալս»)։

Եվ ամենքս ենք հիմա կիսով մենակ, Եվ ամենքս ենք հիմա կիսով տխութ՝ Հոգմած մե՛ր իսկ բոլոր չարժումներից, Եվ ձևերի՛ց ամեն Եվ մաջերի՛ց բոլոր...

(11, 102)

Բանաստեղծը չի ուզում, որ ապրելը ունենա մի նպատակ՝ դապատում երբեմն իշխողը փոքր ու չնչին նպատակներն են, ժեթվող օրերի շրջապտույտին, Բայց տեսնում է, որ իր շըրժեթե վայելջներով ժամանակ անցկացնելու ձգտումը կամ հեթե վայելջներով ժամանակ

> Այս մոռացկոտ անձրևն ու այս երկչոտ բաժին, Տխրությունն այս բարակ և տաղտուկն այս պարարտ, Նաև վատն ու հոռին Պարազույգ են կազմել Ու պարում են—պարո՜ւմ-պարո՜ւմ հիմա Մեր փողոցո՜ւմ, Տա՜նը, Մեր սենյակո՜ւմ նեղլիկ։

և դառնորեն ազդարարում է ճակատագրի անելանելիությունը.

ծրկրագունդն է պարում նույն վալսը հին ու նոր) Տարվա հղանակներն անվերջ նույնն են պարում, Նույնն է պարում կյա՜նքը, Նույնն է պարում մի՜տջը, Այս ի՜նչ խենքունյուն է,— Հե՜րն անիժաժ...

(II, 103)

Սակայն այս պահերին էլ բանաստեղծը չի հանձնվում, չի քարողում Թեթևամիտ, մակերեսային վերաբերմունք կյանքի նկատմամբ։ Ընդհակառակը, նա ըմբոստանում է այն երևույթների դեմ, որոնք մարդուն մատնում են անորոշության, շվարածության ու վհատության, «ոչ» է ասում «հերն անիծած»-ի (ինձ ի՞նչ, ինչ ուզում է, թող լինի) հոգեբանությանն ու մաայնությանը։ Եվ եթե նույնիսկ այս կամ այն բանաստեղծությունը չի բովանդակում հույսի կամ լավատեսության երանգ, մենք, որ գիտենք բանաստեղծի բնավորությունը այլ ստեղծագործություններից ու աղբյուրներից, պիտի կարդանք բանաստեղծության ննթաբնագիրը, կռահենք բանաստեղծի թաքուն հույսերը։
Պ. Սևակի պոեզիայում կան թախծի, հոգնածության, հոգևոր ուժերի անկման պահեր, բայց այնտեղ հուսահատությունը երբեք լի դառնում աշխարհայացք։ Այդպիսի բանաստեղծությունները, վստահվելով ընթերցողին, այն բանին, որ նա կհասկանա բանաստեղծին՝ ինչպես որ պետք է,— շատ ավելի կյանքի սեր, հոգևոր եռանդ են առաջացնում, քան անտարբերությունից ծնված «լավատեսական»— հայեցողական պոեզիայի նմուշներ։ Պ. Սևակի պոեզիան, ընդհանրապես յուրաքանչյուր բանաստեղծություն, բազմանշանակ է։ Առանց տողից դուրս արտահայտելիի նրա համար լկար բանաստեղծություն։ Բայց այդ բազմանջանակության մեջ բացառ։ Լում են ճականումանիզմի, հաւմարվանականության, կյանքի վիտոման մոտիվները։

«Հանուն և ընդդեմ «ռեալիզմի Նախահիմբեր»-ի» հոդվածը ոժանց վրա այն տպավորությունը թողեց, թե բանաստեղծը պահանջում է պոեզիա բերել գիտական-հասարակագիտական ինֆորմացիա։ Մինչդեռ Պ. Սևակը դեմ էր հենց այդ կարգի ինֆորմացիային։ Պ. Սևակին հետաքրքրողը մարդկային հոգին է, այս աշխարհի անցուդարձերի առչև բացված ներաշխարհը, և նրա պոհզիայի «ինֆորմացիան» Հուղական է, սերտորեն Համադրված է անհատի բարոյական կյանքին, սոցիալ-տնտեսական որոշակի պայմաններում ապրող մարդու Հոգեկան-մտավոր-զգայական աշխարհին։ Բանաստեղծը մղում է մեզ խոր-Տրրդածելու և տառապելու, կասկածելու և երգիծելու, վերապրելու զգացմունջների բազմագան երանգները, բանականության ու Հույգի կշեռքին դնելու մարդկալին կլանքի նպատակի իմաստի Հարցերը «Ամեն մարդ,— գրում է Պ. Սևակը այդ հոդվածում,— ունի նայվածք։ Բայց արվեստագետը նա է, ով ունի նաև նայացք (այս բառի փիլիսոփայական իմաստով), մի ճայացք, որ պիտի նետված լինի ոչ միայն աշխարհի վրա, այլև իր կերած հացի, որքան մարդկության ճակատագրի տառերի վրա, նույնքան էլ փողոցային ցուցանակների։ Իսկ ով ունի *այդ* հայացքը, *արդեն փնտրում է ոչ թե* կյանք, *այլ* կյանքի իղաստ»<sub>յ</sub>։

<sup>1 «</sup>Գրական *թերթ», 1966, 7 հունվար*ի։

Պ. Սևակի Համար «դարի ոգի» արտահայտությունը Հնարովի խոսք չէր, այլ շոշափնլի-առարկայական զգացողություն,
իրականություն, որ կազմված էր ոչ թե մեկ, այլ բազմաթիվ
գործոններից։ Ժամանակակից գիտության Հայտնագործությունները թերչք էին տալիս բանաստեղծի մտքին ու երևակայությանը,
արձագանքվում էին այն որոնումների մեջ, որ կատարում էր
նա ժամանակակից պոեզիայի համապատասխան սկզբունջների ուղղությամբ, Հարաբերականության տեսության, քվանտային մեխանիկայի կամ կիբեռնետիկայի խորքերը մրտնելու կարիք չկար, բայց այդ խորությունը բանաստեղծն զգում
էր մինչև վերջ և ձգտում էր կյանքն ու մարդու ներաշխարհը,
երևույթներն ու իրերը արտացոլել ու պատկերել իրենց բարդների տակ կռահել, հասկանալ ու ըմբռնել սուբյեկտիվորեն անկրկնելին, ներքին էությունը։

Բանաստեղծը հուզականորեն ապրում ու զգում էր այն երեվուլβները, որոնք բացահայտվում են նյութի, տիեզերքի մեջ, ժամանակի ու տարածության իր պատկերացումները՝ սնում էր մեր ժամանակի գիտական տեսություններով։

Պ. Սևակի Համար բնության բոլոր երևույթների՝ ջամու, առվակի, աղբյուրի կյանքը լցված է նույն կենդանությամբ, ինչպես շնչող-կենդանի արարածներինը, և պղպեղ-տաքդեղը սրատեսությամբ զինված աչքով է նայում բնությանը, սջանտան նրա բոլոր ձևերին հավասարապես հատուկ գեղեցկու-թյամբ, «Սևուկ գոմեշին նայում է իբրև մի քայլող սև դաշնատուրի», իսկ մուրճերի կամ կացինների մեջ, եթե սրանք «մինչև հակասարապես հատուկ գեղեցկու-մուրի», իսկ մուրճերի կամ կացինների մեջ, եթե սրանք «մինչև հականգոց չեն հանում, այլ համր են ու լուռ կուռքերի նման», համանվագը»։ Պ. Սևակը փորձում է թափանցել այն բանի մեջ, ինչ կարելի է կոչել յուրաքանչյուր իրի, երևույթի հատուկ աշխարհ, և դրա շնորհիվ էլ քամու կամ առվի աշխարհը նույն-պետ անչափելի է, ինչպես մարդկային գլխի կամ սրտի աշխարհը

Նա էլ, մարդու պծս, Ուհի ամոքի զգացումը հույն, Դրա համար էլ Հագուստ է դորձում խոտից ու քփից, Որպեսզի ծածկի իր մերկությունը...

-- Մենք ընդամենը կոչում ենք... առո՞ւ,

Եվ ուրիշ ոչի՞նչ։
(1, \$34)

ԵԹԵ անսահման են նյուԹի գաղտնիքները, ապա ինչպիսի՛ անսահմանուԹյուն է սիրտը, ի՛՛նչ հրաշք է գլուխը, և ի՛՛նչ քայլող աշխարհ մարդը։ ՀայտնագործուԹյուններն ու գիտական տեսուԹյունները Պ. Սևակին ամենից առաջ կրկին ու կրկին փոխադրում են կենդանի զգացումների ոլորտը, և նա նոր խորու-Թյուններ ու անչափելիուԹյուններ է հայտնաբերում մարդկային հոգու մեջ.

Հաշվեցե՛ թ հապա,
Թե ի՞նչ ալիջով, քանի՞ վայրկյանում
Եվ քանի՞ գրամ արյուն է հոսում աղջըկա սրաից
Դեպի ամոնիած այտերը նրա՝
Առաջ բերելով ա՜յն բռնկումը ջերմամիջուկյան,
Որ մինչև այսօր, միամտարա՜ր, շիկնանք ենք կոչել։
Եվ կոսմիկական ճառագայների ի՞նչ հոսք է անցնում
Մեր մննոլորտված աչքերի միջով,
Երբ հանկարծակի նրանք դիպչում են ուրիշ աչքերի,
Եվ այս փոխադարձ ճառագայնումը
Վտանգավո՞ր է մեր սրտի համար,
Թե՞ օգտակար է։

Հաշվեցե՜թ, խորդե՛մ, հաշվեցե՛ք նաև,
Թե մեզնից գտնե մե՛կը իր կյանքում
Քանի՛ կնոչ է տենչանքով նայել,
Քանիսի՛ն՝ մաջուր մի հիացմունքով,
Քանիսի՛ն՝ միայն եղրոր բնջշությամբ...
(11,83—84)

Հայտնագործելով մարդկային հոգու չերևացող այս խլիրտների անչափելիությունն ու անսահմանությունը, բանաստեղծը դրանք հակադրում է մեքենայական ճշգրտություններին, սահմանափակությանը և տագնապում է, որ հանկարծ նյութապաշտ-նյութական աշխարհում, մեքենաների գրոհի մեջ կարող է չքանալ այդ հարստությունը, և մի վերջին անգամ ուզում է, որ էլևկտրոնային հսկա զանգերը հաշվեն՝

> Բե այդ ի՞նչ ձևով, Ի՞նչ մեջենայի օգնությամբ բարի

Դեռ կարելի է մարդուն մա՛րդ պահել Եվ կամ Նոր միայն մարդուն դարձնել Մա՜րդ... (11, 87)

«Առաջադրանը համայն աշխարհի հաշվիչ մեջենաներին ու սարքերին» բանաստեղծությունը, որից մեծաքանակ մեջբերումներ ենք արել, գրվել է իբրև յուրատեսակ պատասխան այն մտայնության, թե ժամանակակից տեխնիկական առաջադիմությունը Հնարավոր է դարձնում մարդկային մաքի գործունևությունը փոխադրել ավտոմատ սարջերի մեջ։ Սակայն միամը. տություն է կարծել, թե «այս բանաստեղծությամբ Պ. Սևակը Հակադրվում է գիտության զարգացմանը» կամ գիտությունից, «մեջենաներից պահանջում է միայն հաշվել և հանրագումարի բերել մեր կլանքի սոսկ ստվերոտ կողմերը, Հայ ժողովրդի տանչանքներն ու տառապանքները անցյալում և իր սիրային արկածները»։ Այդ բանաստեղծության կապակցությամբ են արտահայտվել նաև հետևյալ «մտքերը»։ «ԵԹե մեր բանվորներն ու գիտնականները իմանային, Թե Պ. Սևակը ինչ դեր է ուցում հատկացնել նոր տեխնիկային՝ էլեկտրոնային հաշվիչ մեջե֊ նաներին, ապա նրանց մեջ կկորչեր ամեն մի ձգտում ստեղծելու նորագույն տեխնիկայի այն իսկական հրաշքը, որը կոչված է ապահովելու ժողովրդական տնտեսության կան առաջադիմության արագացումը և տիեզերքի հաջող յուրացումը»<sup>1,</sup> ԱնՀավատալի է Թվում այս գռե**Հկացումը, բա**յց փաստ է, որն իրավունք է տվել բանաստեղծին նույն Թվականին գրված «Ծարավ» բանաստեղծության մեջ ցավով ասելու.

> Բոլորն այժմ կարդալ գիտեն, Ուրեմըն փառթ... Կարդացածը հասկացողին... (II, 217)

Եվ, եթե կուղեք, այս տողերը նույնպես երևույթի արտաքին երեսի, երևացող կողմի (կարդալու) ու ներքին էության (չհասկանալու) անհամապատասխանության պարույրսևակյան բացահայտումներից է։ Տեսել այն, ինչ նկատվում է (երեսը), նշանակում է ճիշտ չհասկանալ կամ աղքատացնել աշխարհը, և Պ. Սեվակը, որ բազմաթիվ ձևերով ու երանգներով արտահայտել է այդ միտքը պոեդիային, բանաստեղծությանը տված բնորո-

<sup>1 «</sup>Գրական թերթ», 1963, 5 ապրիլի։

ջումնե<sub>ն</sub>ի մեջ, դրանց ավելացնում է նաև՝ «Քանաստեղծնե<sup>տ</sup>րը։ Նրա Համար չե՞ն, Որպեսզի... ամեն բան շրջեն աստառի վրա», այլ խոս**ջով` երեսի փոխարեն տեսնել ներսը, չերևա**ցողը, Թա**ջ**֊ նըվածը։

Պ. Սևակին Հետաքրքրում են իմացության Հարաբերական ու բացարձակ սահմանները, և բանաստեղծի այդ հետաքրքրությունը, որ անսահման է, նրան մղում է ջննելու նաև իրերի բնությունը, ինչպես նաև իրերին գերի դարձած մարդկանը էությունը։ «Դիմակներ» շարքում բանաստեղծը մեկ ձևափոխումդեֆորմացիայի է հնթարկում իրերը, փորձում ստուգել նրանց կառուցվածքը, արտաքինի ու ներքինի համաչափությունը, նույնը կատարում է տարբեր երևուլԹների ու ՀասկացուԹյունների, իրերին գերի դարձած ու դիմակավորված մարդկանց նկատմամբ և Հայտնաբերում արտաքինի ու ներքինի այնպիսի անհամապատասխանություններ, որոնցից խաթարվում է բուն կյանքը, խախտվում մանուկ Հավատը։ Այս շարքի բանաստեղծությունները, որ միաժամանակ և՛ դառն են, և՛ լավատեսական, սրում են իդեալի ու իրականության առանձին երևուլթների միջև հղած Հակասությունների դգացողությունը, և դրանց մեջ լիրիկան ու երգիծանքը Հանդես են գալիս անբաժանելիորեն։ Ընդ-Հանրացման մեծ ուժ պարունակող «Խաղալիք սարքողը» բանաստեղծությունն, օրինակ, հիմնված է պարադոքսային թվաթող, բայց և պարադոքսներով փոխադարձորեն հաստատվող այն մտքի վրա, որ աշխարհում հրբեք ճշմարտությունը չի սարքվում ու չի **քանդվ**ում։ Քնարական անկրկնելի պատկերի՝ ԲեԹՀովեն լսելուց Հետո ծովի վրայով քայլելու պատրանջն զգացող աղջկա, որ բանաստեղծի սերն է, և նույն աղջկա ձուլված կաղապարի միջև հղած տարբերությամբ ընդգծվում է իսկական Տշմարտության ու սարքվածի (արտաքին ամեն ինչով իսկականին նմանի) միջև հղած անդունդը։

Կյանքի առաջընթացը իրենն է պահանջում, մինչդեռ դիմակավորվելով ոչ միայն չես կարող պաշտպանել, այլև չես կարող զգալ ու հասկանալ այդ առաջընթացը, ուստի և բանաստեղծը հազար ու մեկ ձայնով գոչում է.

> Լսո՞ւմ եր ինձ։ Բավակա՞ն է, Հանեցե՛ր ձեր դիմակները։ Հանեցե՛ր,

Որ քամու հեռքով

ջացած արժնացումը»

Կնմանվի մի պայթյունի՜, Որից Հետո Լոությունն ու Փոշին պիտի պոտեմարտեն Ձգոյության պահի համար... (11,59)

Անկեղծ է ու բարի բանաստեղծի սերը իրերի նկատմամբ, երբ սրանք դրսևորվում են իրենց բուն էությամբ, երբ անդիմակ են ու նայում են իրենց իսկական դեմջով,

> Որ խաղացկուն է (Հավատացե՞ք ինձ), Եվ արտահայտի՜չ, Եվ խոսո՞ւն-խոսո՞ւն՝ Քամիների հետ վիճող ծառի՜ պես, Լեռեային դետի՜ Ու դեղեցկումո՞ւ...

> > (II, 61)

իրերը մեր մենակության պահերին կենդանանում են ու ջնչավորվում, որպեսզի մենք մեպ «մենակ չզգանք ու չապրենք

> Նրա**եր բարի են** Ու խղճում են մեզ՝ Մեն-մենակներիու

Եվ մենակության այդ պահերին է, Որ մենք չենք ցրվում չորս կողմի վրա՝ Սալահատակին վերևից ընկած կույր կաթիլի պես, Այլ Ներամփոփվում, Կենտրոնաձգվում ձախից ու աջից Եվ ստանում ձևն ա՛յն մսե խաչի, Որ ունի մարդը, Եթե փորձում է թռչել կամ լողալ։ (11, 63)

Այդպիսին է իրերի իսկական բնությունը, Բայց բանաստեղծը տեսնում է, որ կյանքում հաճախ իրերը, օրինակ, «թշվառական աթոռը», «այդ չորքոտանին», իրենց գերին են դարձնում մարդուն, գործում են նրա փոխարեն, ինչպես գլխարկը՝ գլխի, և կոմունիստական իդեալի բարձունքից նայելով նման երևույթներին, չի կարողանում հաշտվել դրանց գոյության հետ։ Բանաստեղծը դիմում է երգիծանքին, սուր ծաղրին, դատ ու դատաստան տեսնելով մարդու վրա իշխող իրերի նկատմամբ։ Գ. Սևակի երգիծանքը սեփական ստվերի ետևից գնալը չէ, ինչպես Շամիսոյի հերոսի հետ է պատահում նա հիմնված է ողբերգական չէ, որ իրերը, որոնք ստեղծված են մարդկանց ծառայելու համար, դառնում են տեր ու իշխում նրանց վրա, մեզ վրա։

Պ. Սևակը մարդկության փորձով Համոզված է բանականության Հաղթանակին և աշխարհին, մարդուն վերածնունդ է ազթյան հաղթանակին և աշխարհին, մարդուն վերածնունդ է ազդարարում երկու բառով՝ եղիցի լույս։ Եղիցի լույս՝ մարդկային մաքի ու հոդու, մարդկային ու հասարականան հարաբերությունների մեջ, ամենուրեք, և երկրից, աշխարհի երեսից կվերանան այն բոլոր ստվերները, որոնք անհամատեղելի են մարդասիրությանն ու մարդկային բարոյականությանը, մարդկային անհատի ներդաշնակ զարգացմանը, իսկ եթե ստվերներ պիտի մնան, ապա թող ստվերը միայն ծիածանի տեսք ունենա։

«Եղիցի լույս։— Գրել է Հովհաննես Թումանյանը։— Ախ, ինչ սքանչելի խոսք է—եղիցի լույս... Ստեղծագործության աստվածային խորհուրդը կամ ստեղծագործական հանճարի ուժը հայտնվում է այս երկու խոսքերով—եղիցի լույս»<sup>լ</sup>:

Արարչագործական այդպիսի ուժ ու խորհուրդ է դրել Պ.

<sup>1</sup> Indhubbbu Paidubyub, bphbap dagadubat, 4. V, 1945, to 2021

Սևակը «եղիցի լույս» խոսքի մեջ և ողջ բազմազանությամբ Տնչեցրել է հավատի, լույսի կոչը։ Սակայն սոսկ «եղիցի լույս» ազդարարելով լույս չի լինում, և հանուն լույսի ու հավատի բանաստեղծը պատրաստ է նաև ինջնազոհության.

> Իսկ Թե Հա՛րկ լինի, նամանավանդ պետր, Ես Խավարի հետ կմեկնեմ Ինջըս, Դառնալով Նրա Թագավորության Հին Հպատակն ու նոր Քաղաբացին՝ Անդարձ կմեկնեմ Խավարի հետ Ես, Միայն Թե մեր այդ մեկնումից հետո ժամանի ինջը Արշալո՜ւյսը, Գա՛, Ու եԹե մի քիչ տարի, որ չկամ, Բայց մի ջիչ հետո Եվ ուրախանա՛, որ իմ կորստով, Կորել է նաև ինջը Խավարը... (11, 14)

ԸնդՀանուր գործի, լույսի ու բանականության Հաղթանակի Համար սեփական անձր զոհելու պատրաստակամությունը, որ խորթ է աշխարհի, մարդկության ճակատագրի Հանդեպ անտարբեր մարդկանց, Պ. Սևակի պոեզիայի կարևորագույն նըվագներից էւ Դեռևս «Մարդը ափի մեջ» շարջում բանաստեղծը գրում էր.

> Թե Թանաք է պետք փրկարար գործին՝ Ի՞նչ Թանաք, կտամ արյո՜ւնըս անգամ. Թե նոր զոհ է պետք ընդհաճուր գործին՝ Այդ ո՞ւմ եք փնտրում, ես արդեն հո կամ... (1,377)

Ինքնազոհության-անձնազոհության այս գաղափարը, տարթեր երանգներով հնչելով Պ. Սևակի պոեզիայում, «Դարակեսի հիմն»-ում վեր է ածվում ինքնակիզման-ինքնահրկիզման.

> Առաջներում մերպեսներին Այրում էին խարույկի մեջ... Հիմա պիտի խարույկ վառենք մենք ինքներըս, Խարույկ՝ մեզնո՜վ։ Աղը կրակ է Հանգըընում։

Բայը մենը պիտի մեր կրակով աղե էլ վառենը, Aր ավելի բոցավառվենը, Այնայանս վառավենը, Որ չմետ նույնիսկ մախիր ու մնացորդ... (11, 76)

Սեփա*ել*ան կյան*քը առանց մեւացորդի լույսի հաղթա*նակի**ն** կարող է նվիրաբերել միայն նա, ով «ներսով-ներաշխարհով քսվում ու քսքսվում է ողջ աշխարհի» հլունդ-ցավերին, մադերն անգամ հանգուցված են ամուր «աշխարհի ամեն մի ծառին ու խոտին, ամեն էակի մադիլ-մատին», ով մահից չի վախենում, իսկ եթե վախենում է, ապա ոչ իր Համար, այլ դարձլալ աշխարհի.

> Իսկ եթե հանկարծ իմ մահով խախտվի Համակշոված այս վիճակը քո, Ո՞նց պիտի լինես, **Ին**չ պիտի անես։ Տե՛ս, որ իմ մահով քեզ չկործանե՞ս, Սա՜ւտ ու փա՜ւտ աշխարհ, Փո՜ւչ ու ո՜ չ աշխարհ...

(11, 92-93)

«Եղիցի լույս» գրքում Պ. Սևակը, պոեզիայի ցանցի մեջ առնելով ժամանակի անբռնելի ու մշտապես փոփոխվող դեմքը, բառի մեջ մտցրել է նոր փորձը, ճաշակը, այն ամենը, ինչից ստեղծվում է մարդու ընկալումը։ Պ. Սևակը, որ հակված էր Հեղափոխական վերակառուցումներ կատարելու (և կատարեց) պոեզիայի բովանդակության, կառուցվածքի ու ձևի ասպարեգում, «Եղիցի լույս» գրքում հասել է գեղարվեստական պատկերավորության ու մտքի խորության Հոլակապ միասնու-₽յան։

«Եղիցի լույս» գիր**ջը** մեկ անգամ ևս վկայում **է, թե բնդ**գարկումների ինչպիսի լայնություն ուներ Պ. Սևակը. Նրա բանաստեղծական մտքի ուղեծրի սահմանները ամենաառօրհական ու հասարակ մանրութներից հասնում են մինչև հարագատ ժողովրդի, մարդկության ապագա ճակատագրի հարցերը, մինչև մարդու տիեղերածավալ մտածումներն ու տիեփ գերական խնդիրները։ Եվ այդ բոլորը ոչ Թե իբրև Հ**ա**յտարարություն կամ թվարկում, ինչպես Հաճախ արվում է ժամանակա-

. . . . .

կից բանաստնդծության ասպարհզում ապրումների սեփական աշ-Խարհի սահմանափակությունը քողարկելու նպատակով, այլ իբրև էությամբ ու խորապես ապրված անձնական գգացումներ։ «Եղիցի լույս»-ը մեկ շնչով ու հեշտությամբ կարդացվող (նույն հեշտունյամբ էլ մոռացվող) գրքերից չէ։ Նրա յուրաքանչյուր րանաստեղծություն ներքուստ այնքան է բազմաշերտ ու բազմացոլը, որ ընթերցողից պահանջում է լարվածություն, կենտրոնացում, ուշադիր ու աստիձանական մերձեցում։ Ի տարրերություն այն քնարերգուների, որոնք իրենք են գալիս մոտ, Հանձնվում մեզ, որպեսզի պարուրեն իրենց Թախիծով, Պ. Սևակին մենք ինքներս պիտի որոնենք, և պիտի որոնենք րանականությամբ, նորից ու նորից անդրադառնալով նրա: յուրաքանչյուր բանաստեղծությանը՝ մինչև որ հասնենք խորքին։ Այս իմաստով, իսկապես, «Եղիցի լույս»-ը բարդ է, չունի «Մարդը ափի մեջ» շարքի պարզությունը (Թեև սա էլ ժամանակին բարդ է համարվել)։ Բայց այդ բարդությունը արհեստական ու Հնարովի չէ, ինչպես գնահատվել է երբեմն, կապված է բանաստեղծի մտածողության, երևույթների ընկալման, նրանց էության մեջ խորանալու և աբստրահելու կարողու#լան հետ։

- Պ. Սևակը պոեզիա է դարձնում իրական, կենդանի կյա**ն**քե և իր պատկերային համակարգն էլ կառուցում է այդ կյա**նք**ի իրական պատկերների, երևույթների վրա և ոչ թե երևակայական կամ ավանդական դարձած պատկերների։ Սակայն նրա րանաստեղծական պատկերները իրականի լուսանկարները չեն, այլ պորեկցիաները` կատարված տարրեր կողմերի**ց** և տարրեր հարթությունների վրա։
- Պ. Սևակը, որ չէր ընդունում ընդհանրապես մտքերը ՆախՆական մերկությամբ արտահայտող պոեզիան, նույնիսկ այն
  դեպքերում, երբ թվում է, թե ասելիքը այնքան էլ նշանակալի
  կամ տարողունակ չէ, դարձյալ չի դիմում ուղղակի խոսքին։
  «Ամեն մի իսկական բանաստեղծի ուժը,— գրել է Պ. Սևակը
  Վ. Հովակիմյանին հասցեագրված նամակներից մեկում,— նրա
  պատկեռավու մտածելու, աշխարհին, իրերին, ամեն ինչի բաՆաստեղծական տեսանկյունից նայելու մեջ է։ Պիտի զարկ տաս
  սրան, պիտի ինքդ ամեն անգամ «կանդնես քո սեփական կոկորգին» կամ գրչիդ թանաքը ծծես, երբ հռետորությունը գլուխ
  բարձրացնի և ջանա քեզ թոցնել իր ետևից։ Ամեն 5—10 տողից

*Տետո դու պիտի կանգ առնես և ինքդ քեզ Տարցնես. իսկ ո*՞ւր է այստեղ Թարմ պատկերը, նոր մակդիրը, անսպասելի հա- . մես*մատությունը, բնության նորակերտ այս կամ այ*ն եզրը։ Եթե չկա՝ ոչ միայն պիտի առաջ չգնաս, այլև հա դառնաս ու վճռես նախ և առաջ այդ 5—10 տողիդ «լինել-չլինելու» խնդիրը, զի նրանը էլ, այդ վիճակում, ապրելու իրավունը չունեն։ Ձգտիր ոչինչ ուղղակի չասել։ Մի գարմացիր... Չէ^ որ պատկերավորություն ասածն արդեն ուղիդ (ճիշտ, բոլորի կողմից ասվածրնդունված) խոսը չէ, այլ միշտ էլ՝ այսպես ասած՝ շրջվածշուտ տված խոսը։ Օրինակ. դիցուք, Հազարավոր վայ-բանաստնղծությունների մեջ կարդացել ենք. «Դուրս եմ գալիս, կանաչով գմայլիմ»։ Այդպես նաև ամեն մի մարդ (առանց վաստակելու «վայ»-ը) կասի. «Զմայլելի (սքանչելի, հիանաչի) կանայ է»։ Իսկ Պ. Սևակ կոյվածն, օրինակ, շրջում-շուռ է տալիս, переиначивает՝ «խոտի աճման համար հարկ վճարեմ աչքով»։ Ծառերճ են շարվել իրար ետևից,— կասեն բոլորը և բոլոր վայ-բանաստեղծները։ Իսկ ես անպատճառ շուռ կտամ և կստացվի՝ «ծառերը մայթերին բազմակետ են դնում»։ Նորից ու նորից կողոպահյով սուրբ ու խհղՀ Մհծարենցին՝ «բլլային»ներ շարելիս կգրեին՝ «հազար ու մի քաղաքներում լինեի» կամ «օտար-օտար երկրներում լինեի»։ Իսկ ես շուռ եմ տալիս. «Սոված ձն ուսարերս, Թող Հող ուսոեն մի բիչ։ Եվ աչբերս են սոված. չի կշտացնում լույսը»...

Այսսիս ուրիմն՝ պատկերավորությունն այլ բան չէ, քան շրջունություն կամ շուռտրվածություն։ Ամենահեդելյան միտքն էլ, ամենապրոզայիկ առարկան էլ, երբ շրջում-շուռ ես տալիս, դառնում է բանաստեղծություն, ձեռք բերելով կլորություն անկյունները մաշելու իմաստով) և ջերմություն, և... մնացած բաները»։

Խոսքը, ասելիքը անպայման պատկերի, Համեմատության, զուգորդության ու փոխարերության վրա կառուցելու այս ըսկըզբունքը, որ Պ. Սևակի պոեզիայի առանձնահատկություններից Է, ստացել Է նաև իր բանաստեղծական ձևակերպումը։ «Երես ու աստառ» բանաստեղծության մեջ կարդում ենք.

> Ուռենիները նրա՛ Վամար են, Որպեսզի... ցույց տան ջրին Զանապարհ. Եվ ծուխը, նո՜ւլնպես, նրա՛ Վամար Է,

Իհարկե, ինչպես բանաստեղծական յուրաքանչյուր խոսք, սա նույնպես ներքին տարողունակությամբ է շնչում և վերաբերում է նաև երևույթների էությունը, չերևացող կողմը, աստառը ցույց տալուն։ Բայց և բանաստեղծական խոսքը ոչ թե ուղղակի, այլ շրջված, պատկերավոր ասելու նույն պահանջն էւ «Բանաստեղծական պատկերը.— գրել է Գ. Լորկան,— միշտ հիմնված է իմաստի շրջման (перенос) վրա»<sup>1</sup>։

Նշեցինք, որ Պ Սևակը նույնիսկ իրականում ոչ կարևոր Թվացող ասելիքը, «պատումը» դնում է պատկերի մեջ։ ԵԹԽ պիտի ասվի, օրինակ, որ ձեռքերի ափերով կամ տասը մատով ծածկում է դեմքը ու մտածում, հետո կրկին ձեռքերը հեռացնում է ու դեմքը բացում, Պ. Սևակը դիմում է պատկերին ու փոխարերությանը, և ստացվում է.

> նվ իմ տասը մատով իմ զույգ աչթի համար Բանտի ճաղերի պես ինչ-որ բան եմ սարքում՝ Ճակատըս տեղմելով մտածում եմ, Թե ի՞նչ անեմ հիմա։ Եվ բանտային Ճաղի արանքներից լուռ հածում է Իմ հայացքը տարտամ։ Ջղայնացած հազում, Աչքերս ազատում եմ ճաղից տասնամատնյա. Թո՜զ որ ապրեն ազատ,

> > (II, 40)

Սակայն այնքան միամիտ չպիտի լինել կարձելու, թե «դեմքըս մատներով ծածկելու», փոխարեն եթե բոլոր դեպքերում ասվի ինչ-որ շուռտված պատկերով, ապա կստացվի բանաստեղծություն։ Պ. Սևակի բանաստեղծական յուրաջանչյուր պատկերի, համեմատության, փոխաբերության մեջ երևում է քնարական հերոսի ներաշխարհի ալեկոծումը, հոգեվիճակը, կոնկ-

Федерико Гарсна Лорка, «Об искусстве», стр. 92.

<sup>25 —</sup> Ա. Արիստակեսյան

րետ պահի Հոգերանությունը, մտքերի հոսքը։ Բերված օրինակում բանաստեղծական շարժուն պատկերը, գեղանկարչական պատկերի նման, տեսանելի է դարձնում քնարական հերոսը չգիտի, թե ինչ անի, և անհանգստություն է ապրում Բանաստեղծական պատկերները, փոխաբերությունները երբեք ինքնանպատակ գյուտեր չեն, այլ հաղորդում են հեղինակի բռնկման, պոռթկման, սիրո, ատելության, կոտրվածության և մարդկային Էությանը հատուկ ամենատարբեր զգացողությունները։

Մեծ է Գ Սևակի սերը հատկապես բարդ փոխաբերությունների հանդեպ, Իրական առարկաներն ու երևույթները հաճախ նրա բանաստեղծական պատկերներում ներկայանում են շատ անսպասելի ու անսովոր ձևով, Բայց այդ պատկերները լցվում են ակտիվորեն հաստատվող մտքով, խստորեն հարաբերակցվում են, ձգտում են հեղինակային մտահղացումը ամբողջությամբ տեղ հասցնելու։

Անվավեր օրբո Հորձահուտի մեջ
Գլուխ Եմ Տանում ես՝ լոտոսի պես.
Մինլն կղակրս արդեն չրասույզ՝
Ջեմ խեղդվում դարձյալ։
Իսկ հետամնաց արփին, վերջապես,
Ծագում է դրսում,
Ծագում իրսորն,
Աշխարհը ներկում ծաղր ու ծանակով։
Տարանցիկ ջամին մեկնում է հետու,
Ամպերը մասնում-դավում են իրար,
Ու խշրտուջը մրսող ծառերի
Հրդեհում է ինձ, կրակի մատնում՝
Ջինդիղ խանի՝ պես,
Լենկ Թեմուրի՝ պես,

(II, 28-30)

Այստեղ պատկերները, փոխարերությունները («Հետամնաց արփին ծագում է դրսում, ծագում կեսօրին, աշխարհը ներկում ծաղր ու ծանակով», «Ամպերը մատնում-դավում են իրար» և այլն), անշուշտ, բնութագրում են ոլ թե երևույթները, այլ բանաստեղծի սուբյեկտիվ ընկալման արդյունք են, որի մեջ երևում է նրա Տոգեկան տագնապն ու տառապանքը, Բանաստեղծը ջնչավորում-մարդկայնացնում է բնության երևույթները՝
դիտմամբ ընդգծելով բնապատկերների վարքի անբնականությունը։ Աշխարհի ընկալման բնույթը (անհանգստություն,
տագնապ) և բանաստեղծության պատկերային կառուցվածքը
այստեղ միասնություն են կազմում, և դրա շնորհիվ էլ մեծանում է պատկերի գեղարվեստական ազդեցության ուժը, Պատկերների բնույթի, փոխաբերությունների կառուցման սկզբունքի
մեջ երևում է բանաստեղծի հասարակայնորեն ակտիվ վերա-

Պ. Սևակի պոհզիան մակարդակված է կյանքի վրա, իսկ կյանքը ավելի կոպիտ է, քան գեղեցիկ, ուստի և նրա բանաստեղծություններում ամենավսեմի կողջին Հանդիպում «ամենակոպիտին», «պրոզայիկին»։ Նրա պոեզիան չի վախենում ու դողդողում կլանքի պրոզայից, որտեղ կյանք, շարժում կա, Պ. Սևակն այնտեղ պոեզիա է տեսնում, նրա համար բոլոր առարկաներն ու իրերը լցված են պոեզիայով։ Նա չի քաշվում **ջնա**րական բանաստեղծության մեջ նույնիսկ այնպիսի անբանաստեղծական, պրոգայիկ բաներ օգտագործելուց, ինչպիսիք են... Թվերը («1×1 հավասար է 1 և ոչ Թե 2...», «10 տարի, 110 տարի, 1010 տարի...», «մի 40 կամ 4000 կարճլիկ տարի» և այլն)։ Մեր բանաստեղծներից ոչ մեկը նման ռիսկի չի գրնացիլ պոհզիան ու պրոզան, բնանկարն ու զուգարանի ջրի կաթոցքը, սերն ու թվանշանը իրար մոտեցնելու Համար։ Կյանքի պրոզան, ինչպիսին էլ այն ხղած լինհ, մտցնելով բանաստեղծական չափումների մեջ, Պ. Սևակը դարձրել է բանաստեղծական փաստ։ Նա երբեջ չի խուսափել «անբանաստեղծականից», չի վախեցել, Թե դրանով կկորցնի իրեն, որովհետև մտահոգված է եղել ոչ այնքան «բանաստեղծականի» պահպանումով, որքան իր աշխարհընկալումը հաստատելով, նրան ավելի շատ հետաքրքրել է ոչ Թե արտացոլման հնարտեջների միակերպության պահպանումը, որդան էության արտացոլման բազմաղանությունը։

և Խոսջի բնականության ձգտումի, ոտանավորի օժանդակ տարրերից Հնարավորին չափ քիչ օգտվելու միտումի արդյունք է խոսակցական Հնչերանգը, որը Հատուկ է եղել Պ. Սևակի բանաստեղծական խոսջին և որի բացարձակ արտահայտությունը մենք տեսնում ենք «Եղիցի լույս»-ի բանաստեղծությունչ հրում։ «Արդեն 10 տարի, 110 տարի, 1010 տարի ես վախենում եմ, Շատ եմ վախենում Բլուրավոր ու բութ հավատացլալից, բյուրատեսը ու սուտ Հավատացյալից։ ԵԹԵ աստված եք՝ Փչեցեր նրանց բոլոր մոմերը, Մարեցեր նրանց կանթեղներն ամեն, Հանգցրեր նրանց ջահերն այլազան, Որ... Եղիցի լույս»։ Սա բանաստեղծության այն տեսակից է, որը «ոտները գետնին չի կպցնում», ուստի և արձակ շարադրանքի ձևով մեջբերելն էլ նրանից չի խլում պոհզիան։ Այս կապակցությամբ արժե նշել, որ Պ. Սևակը Հաճախ իր ասելիջը Նախապես, եթե ոչ ամբողցությամբ, ապա որոշ մասով, շարադրել է արձակ, հետո տողատել, ավելացնելով կամ պակասեցնելով շատ քիչ բառեր, երբեմն շարադասության աննշան փոփոխություններ կատարել։ Ստեղծագործական նման լաբորատորիայից օգտվել են իւարհի մեծագույն բանաստեղծներից շատերը։ Ապոլիներն, օրինակ, իր լավագույն գործերից մեկը՝ «Մեռյալների տուն**։** պոհմը նախապես գրել է իբրև նովել, հետո նովելը բաժանել է բանաստեղծական տողերի։

Բազմաթիվ օրինակներից բերենք միայն մեկը, «Անսպասելի փոթորիկ» բանաստեղծության մտահղացման նախնական նշումը. «Գեղեցիկ չէր։ Հատիշտակվածություն չկար։ Կար պաղ գինի ու նույնքան պաղ զրույց։ Հետո գինին տաքացավ, ու տաքացան խոսքերը։ Ինչքան ես խմեցի՝ այնքան նա գեղեցկացավ...»։ Բերենք նաև բանաստեղծության համապատասխան մասը, համեմատությունը թողնելով ընթերցողին.

Գեղեցիկ չէր, ես էլ դերված-տարված չէի։
Կար պաղ գինի միայն ու նույնքան պաղ դրույց։
Ո՛լ ել խոսում էինք սիրահարված չէինք,
Ո՛լ էլ խոսում էինք հիմար սիրուց։
Հետո... ինչպես եղավ... ու տաքացա՜վ դինին,
Ու տաբացավ խո՜սքը, ու... տաքացա՜վ։
Ինչքա՜ն խմեցի ես՝ ասաց «անո՜ւշ լինի»,
Ինչքա՜ն խմեցի եռ՝ այնքան գեղեցկացա՜վ...
(II, 160)

Բանաստեղծությունը կյանքի վրա մակարդակելու, սովորույթի ուժից ազատագրելու, գիտության նվաճումների, հայտնագործությունների ու առաջադիմության հետևանքով ժամանակակից մարդու պատկերացումների փոփոխություններն զգալու և իր պատկերային համակարգի մեջ դրսևորելու ձգտումը, մըտածողության աստիճանն ու հղանակը Պ. Սևակին համադրհլի, արյունակից են դարձնում XX դարի մեծագույն բանաստեղծների՝ Լորկայի, Էլյուարի և ուրիշների հետ։

Եվ բոլոր մեծ բանաստեղծների նման Պ. Սևակը ուզում էր աշխարհը գնահատել։ «Իսկ գնահատելու մի չափ ու կշիռ կա՝ **ճշմարտությունը, որ չի կարող լինել հավերժական և, փառջ** աստծո, հավերժական չէ, Թե չէ կյանքը վաղուց մեռած կլիներ։ Ճշմարտությունը չի հղել ու չի կարող լինել ո՛լ պաշտոնական, ո՛յ կանխորոշյալ, ո՛լ քարացած։ Այո՛, բանաստեղծը ճշմարտություն որոնող է, և դա վաղուց է ասված, բայց և ավելին. ոչ միայն որոնող, որ կրավորականություն է ենթադրում, այլև դարբնող, որ կյանքին նվիրաբերում է պարտադրում»<sup>1</sup>։ Կյանքի, ճշմարտության համար մարտնչելու տրամադրություններով ըսկըսեց Պ. Սևակն իր ուղին, որն այսօր արդեն երևում է ամրողջականությամբ։ Այդ ուղին պալքարի, գրկանըների, սիրո, ուրախության ու դառնության, տառապանքի ու պայքարի ուղի *է։* Անվերջ պայ**քա**րի, որևէ փոխզիջման չգնացող պայքարի ուղի, հույսի, քմծիծադի, հուսախարության, ատելության, բարության ու իմաստության ուղի։ Եվ դարձյալ հույսի, պայքարի ու հաղ-Թանակի ուղի։

<sup>(</sup>II, 198)

<sup>1 «</sup>Սովհաական դրականություն», 1971, 36 Հա

Վերջին երկու տարում կլանված էր «Սայաթ-Նովան միջնադարյան տաղերգուները» ուսումնասիրությամբ, Հարկ Է յինում նորից ու նորից դիմելու տասնյակ ու տասնյակ սկզբնաղբյուրների, վերստին վերընԹեռնելու Հայ միջնադարյան ամբողջ պոեզիան՝ ՍայաԹ-Նովայի ու նախորդ շրջանների Հայ բանաստեղծության կապերը վեր հանելու համար, Իսկ այդ կապերը ոչ ձևական էին, ոչ էլ մի ուղղությամբ գնացող։ Ուսումնասիրության գլխավոր նպատակն էր՝ պարզել բոլոր այն առնչությունները, որ ունի Սայաթ-Նովան իր բոլոր նախորդների *և*՝ ընդՀանրապես միջնադարի Հետ։ Եվ որովՀետև ՍայաԹ-Նովան նախ և առաջ սիրո երգիչ է, ուստի և աշխատության առաջին գլուխը նվիրված է «Սերը և իր առաջնությունը» թեմային, որտեղ նոր ձևով հետազոտված է ու գծված այն երկար ճանապար-**Հր, որ անցել է Հայ սիրերգութ**յունը սկզբից մինչև։ Սայաթե₋ Նովա։ Հատուկ գլուխ է նվիրված նաև Հոգու և մարմնի ներ-Տակության Հարցին, որը Սայաթ-Նովայի խաղերի առանձնա-Տատկություններից մեկն է եղել։ Նույն ձևով ուսումնասիրված է խոհա-խրատական բանաստեղծության զարգացման ճանապարհը հայ միջնադարում՝ հասընհլով մինչև ՍայաԹ-Նովա։

Մենագրության այս գլուխները արդեն ավարտված էին (ավելի քան 200 ձեռագիր էջ), ևս մեկ-երկու ամիս՝ և ամբողջանալու էր ուսումնասիրությունը, բայց այդպես էլ մնաց անաջանալու Անավարտ մնաց և վերջին նախադասությունը, Ի՞նչն է պատձառ 
փանգարել ավարտելու նախադասությունը, ի՞նչն է պատձառ 
փանձել, որ բանաստեղծ-գիտնականը կտրվի սեղանից և այլևս 
չվերադառնա իր միտք-նախադասությունը ամփոփելուն։

Այդ օրը, 1971 թ. ապրիլի 3-ին ինչ-որ մի բան անպատճառ պատճառ է դարձել, որ «Սայաթ-Նովան ու միջնադարյան հայ տաղերգուները» մենագրությունը հետնորդներին մնա այդպես անավարտ նախադասությամբ, Հեռախոսի զա՞նգն է խանգարել, թե՞ հյուրեր են եկել, գուցե՞ և հոգում բանաստեղծություն է ծնունդ առել։ Ի՞նչ իմանաս, Միայն 1970 թ. Հայկական ՍՍՀ ԳԱ Մանուկ Աբեղյանի անվան գրականության ինստիտուտին գրած հաշվետվությունից իմանում ենջ, որ հատուկ գլխում պիտի հետազոտվեր «Կներգության վիճակն ու կրած փոփոխու-

Թյունները» խնդիրը՝ դարձյալ Հասցնելով մինչև ՍայաԹ-Նովան։ Առանձին ենթագլուխներում տրվելու էր կնոջ արտաքին գեղերկության նկարագրությունը մայ միջնադարյան բոլու բանաստեղծների և Սայաթ-Նովայի երգերում։ Ըստ այդմ արդեն խմբավորել էր ու Համադրել կնոջ արտաքին նկարագրության րոլոր փաստերը։ Առանձին գլուխներով պիտի հետազոտվեին նաև՝ բազմալեզվությունը Հայ միջնադարում, բանաստեղծական ձևերի ու չափերի գարգացման ուղին՝ մինչև աշուղական ձևերի ու չափերի կանոնականությունը, Հանգավորման զարգացումն ու կանոնականացումը աշուղների խաղերում, բանաստեղծության մեց Հեղինակային անվան նշման ընթացքը և դրա կանոնականացումը ավշուդական խաղերում, բանաստեղծական պատրաստի կերպարների փոխանցումը դարից-դար և անձիցանձ և նման այլ Հարցեր։ Հատուկ գյուխներ էին նվիրվելու «Սայաթ-Նովան և ադրբեջանցիք», «Սայաթ-Նովան և պարսից բանաստեղծությունը» թեմաներին, որտեղ ջննարկվելու էր նաև վրացական ու արաբական բանաստեղծությունների և Սայաթ-*Նովայի խաղերի* առնչակցությունը։

Շտապում էր ավարտին հասցնել մենագրությունը, <mark>շատ էր</mark> ջտապում և շտապելու պատճառը... Գրիգոր Նարեկացին էր։

Զարմանալի, ինլ-որ ճակատագրական բա<mark>ն կա Նարհկացի</mark> ու Պարույր Սևակ Հարաբերության մեջ։ Եվ իսկապես։ Բանաստեղծը, որ իր առաջին քայլերն էր անում պոեզիայում, սկսեց Նարեկացիով, նրան դարձրեց Աստված և աղոթեում էր նրան, որ իր աստվածատուր շնորհներից մաս հանի իր ժառանգորդին, -- կարո՞ղ էր մտքով անցկացնել (և ո՞ւմ մտքով կանցներ), որ կյանքի վերջում նորից դիմելու է ոչ այլ ոքի, քան Նարեկացուն։ Եվ չգիտես, այս դեպքում՝ տուժող-վնասվողը ո՞վ հղավ. Պարույր Սևա՞կը, որ զոհ դ<mark>արձ</mark>ավ բութ-պատահարին, 47 տարեկանում, Հասունության ու իմաստության տարիքում, իր հետ տանելով ստեղծագործական մտահղացումների անեշ րևակայելի հարստություն, թե^ Նարեկացին, որ իր «Մատյանի» ծնունդից 1000 տարի հետո գտել էր այն մարդուն, որը կարող էր նրան երկրորդ անժահությունը տալ՝ մեր Հնօրյա լեզվիդա պոեմը Թարգմանելով նորօրյա լեզվին այնպիսի կրակված, ճենձերացող հոգով, բառերով, ինչպիսին մտահղացվել էր։

Պարույր Սևակը վերջին ամիսներին ամբողջովին լցված էր Նարեկացիով, դրա Համար էլ ջտապում էր ավարտել «ՍայաթՆովան և միջնադարյան տաղերգուները» մենագրուԹյունը, որպեսզի նվիրվի իր երազանքին՝ «Մատյան»-ի Թարգմանությանը, մեկնաբանություններին տւ ծանոթագրություններին, հանձնարարվել էր Մ․ Աբեղլանի անվան գրականության ինստիտուտի կողմից։ Նախապատրաստական աշխատանքները կատարված էին՝ կրոնների, աղանդների պատմություններին վերաբերող գրջերն ու աշխատությունները նորից-նոր մշակել էր։ Աստվածաշունչը, առանց որի իմացության անհնարին էր մոտենալ Նարեկացուն, ընդՀանրապես միջնադարին, ոչ միայն կարդում էր (ո՞րերորդ անգամ), այլև հայերեն ու ռուսերեն տարբեր ԹարգմանուԹյուններն ու ՀրատարակուԹյունները Համեմատել էր և հարյուրավոր ուղղումներ, ճշտումներ մտցրել նոր Կտակարանի 1970 թ. Էջմիածնի Հրատարակության սրբագրության մեջ։ Հայաստանի գրողների VI Համագումարի օրերին ստացավ նաև «Աստվածաշնչի համարարբառ»-ը, որի կարիքը շատ էր զգալու իր աշխատանքի ընթացքում։

Եվ ամեն ինչ պատրաստ էր, նույնիսկ... Թուղքը, որի մի էջում մարգարտաշար տառերով գրվելու էր «Մատյան»-ի գրաբար տեքստը, իսկ մյուսում՝ մարգարտաշար նոր Հայերենով Թարգմանությունը։ Ողբերգական մահից երեք օր առաջ, 1971 թ. Հունիսի 14-ին չեխ Հայագետ Լ. Մոտալովայի ամուսնու հետ ունեցած հարցազրույցի ժամանակ, հարցազրույց, որ բանաստեղծի վերջին խոսքը եղավ ժապավենի վրա առնված, Պարույր Սևակը, նշելով, որ շուտով ավարտելու է «Սայաթ-Նովան ու միջնադարյան տաղերգուները» մենագրությունը, ասում է.

«…Հետո պիտի զբաղվեմ Գրիգոր Նարեկացու «Մատյան ողբերգության»-ի թարգմանությամբ, նույնպես Ակադեմիայի գծով։ Ոչ թե բանաստեղծական թարգմանություն դա պիտի լի- նի, այլև գիտական թարգմանություն, ըստ որում պիտի ավե- լացնեմ, որ դա եղել է իմ տարիների, ամբողջ կյանջիս մեծ երազանջներից մեկը։ Հենց որ «Սայաթ-Նովան և Հայ միջնա- դարը» վերջացնեմ, անմիջապես անցնելու եմ այդ գործին…»։

Բալց ամեն ինչ մնաց անշարժ վիճակում, միայն «Սայաթ-Նովան ու միջնադարյան տաղերգուները» աշխատության մեջ նարեկացիական ողբից մի քանի տողեր մեզ թողեց իր անջընջելի կնիքով, տողեր, որ օրերից մի օր կարող են բանալի դառնալ թերևս այն ընտրյալի համար, որ կհամարձակվի ձեռնարկել «Մատյանի» Թարգմանության գործը» Իսկ մինչ այդ կացդանք «Մատլանի» այդ մի քանի տողերը (Բան ԽԶ-Բ) պարույրսևակյան ԹարդմանուԹյամբ.

ԱՀա՜ մարմինըդ կրող ու տանող երկու միակից ու խորհրդակից ոտքերիդ վրա

Դու կառուցվեցիր, հրեշտակաձև, Որ կրկնակարկառ քո բազուկներով *Իրրև Թռիլթի երկու Թևերով վերարարձրատար,* Քո հայրենական աշխարհը դիտես։ Ով Հիմար, ինչո՞ւ ինքդ քեզ գետին դու կորացըրիր, Եվ միշտ աշխարհի պատահարների համար հոգալով՝ Անապատական ցիռերի դասը դասեցիր դու թեզ։ Եվ աշտանակի վրա թո մարմնի, *Իրրև ճրագի մի բազմականնեղ*, Հաստատվեց գլխիդ կլորությունը, Որ գու այսպիսով, չօտարանալով լույսի շնորհի**ց հա**խաօրինակ, Տեսնես Աստըծուն և մնայունը իմաստասիրես։ Բանականության պատվով Հոխարար, Որ քեզ պարդևված բարեմասնությանը Հաղթանակների մասին դու պատմես անարդակ լեզվով։ bվ հաստատությամբ քո զույգ ձեռքերի, Որ հարմարաճյուղ տասը մատների շառավիդ ունեն Գործելու Համար և տետեսություն տնօրինելու, **Ի**թրև գործակից ամենաբաշխիչ աջին Աստըծո՝ Համեցողությամբ Աստված կոչվեցիր։ Եվ շաղկապվեցիր դու երեք Հարլուբ վաթառն Հոդերով։

Կցելով դրանց մեջըդ ունեցած և դրանց պատշաճ Քո հինդ զգայուն զգայարանի Թիվը նույնական...

վայրկյանին էլ սպառվեց և գնաց ու դարձավ սեղանի գիրք։

«Եղիցի լույս» դիրքը, Պ. Սևակի վերջին դիրքը ընթերցողին հասավ, երբ... բանաստեղծն այլևս չկար։ Նա չտեսավ ու չիմացավ, թե ամառային այդ անտանելի չոգ օրը ինչպես էին
ընթերցողները ժամերով դրախանութների դռներին կանգնում
«Եղիցի լույս»-ից միայն մեկ օրինակ ձեռք բերելու Համար։
Նա չկար այլևս։ Լռել էր ընդմիշտ։ Ճակատագրակա՞ն, թե՞
թութ պատահարի պատճառով նրա կենդանի ու անկաշառ ձայնը
այլևս չպիտի լսվեր ո՛լ տաք բանավեձերի ու իրախճանքների,
ո՛լ Հարսանիքների ու երեկոների մեջ, երբ գրախանութների,
ո՛լ Հարսանիքների ու երեկոների մեջ, երբ գրախանութների,
ո՛լ Հարսանին դրվեց «Եղիցի լույս» դիրքը։ Ավելի ճիշտ,
վաճառասեղանին չդրվեց, պարզապես գրախանութ մտած

քույկ՝ «Պարույր Սևակ. Ձեր ծանոթները», փոքրիկների համար։ Գրքույկի տասներկու բանաստեղծություններից յուրաքանչյուրի հիմքում ընկած է մի «ավանդապատում», որ բանաստեղծն ինքն է ստեղծել, և ստեղծել այնպես, որ թվում է, թե վաղուց ի վեր ծանոթ է քեզ։ Բանաստեղծի առաջին ու վերջին մանկական գրքույկն այնպես սպառվեց, որ շատերը չիմացան ու չգիտեն էլ, թե լույս է տեսել այդպիսի մի գրքույկ, որի վերջնաթերթի վրա, տարեթվի (1971) կողջին դրոշմված են երկու ամարվեր՝ հանձնված է արտադրության 26 ճունվարի, ստորագրված է տպագրության 17 ճունիսի... բանաստեղծի ծննդյան ու մահվան ամսաթվերը։

Յուրաքանչյուր մեծ բանաստեղծ անպայման նաև... մարգարե է, այս բառի ոչ փոխաբերական, այլ ուղղակի առումովմեծերը կանխատեսում են գալիքը, ապագան, նրանց գուշակածներից շատ բան կատարվում է։ Ժամանակը ցույց կտա, Թե Պարույր Սևակը մարգարեություններ ունի, Թե ոչ։ Բայց նրա մարգարեություններից մեկը ոչ Թե երկար սպասեց, այլ շատ, շա՜տ շտապեց և կատարվեց... 1971 թվականի Հունիսի 17-ին։

Մարդիկ տովորարար մահը հեռացնում են, երենց հանդըստացնում են այն սուտ մտքով, Թե մահը երևալու է ամենավերջում, երբ ամեն ինչ իրենք ավարտած կլինեն։ Գ. Սևակի պոեզիայում հակառակն է, Առաջին իսկ բանաստեղծություններից սկսած նրան միշտ թվացել է, Թե մահը իրեն տանելու է անժամանակ, ամեն ինչ դեռևս չավարտած ու չվերջացրած։ Հիշո՞ւմ եք «Աղոթքները», որոնց մեջ այնպես պաղատագին խոսքերով դիմում էր պատանի բանաստեղծը երգի աստվածներին, որպեսզի օգնեին իրեն իր աստվածային պարգև-ձիրքը օր առաջ

Կմեռնեմ անդարձ ու կտանեմ այն, ինչ պարզև էի ստացել

*ը ե պե ի ը ,* 

Ու կտահեմ այե աեդարձ Թաղելու, Հողում կթաղեմ մշտակրակուն ու պայծառ խեժ մե, Որ դեռ օ՞ որջա՞ն, որջա՞ն կվառվեր, եթե ապրեի,

իմ բյուր տափերում...

Մահվան նախազգացումը հաճախադեպ է հատկապես նրա վերջին տարիների թանաստեղծություններում, գրույցներում, 894 Խշումներում, կարդացած գրքերի ընդդծումներում։ Մահը կա, և որևէ մեկը չի կարող խուսափել նրանից։ Եվ Պ. Սևակը կտակել է իր իղձը՝

Եթե մեռևե՛լ...

Priq որ մեռևեմ

Գուր-կայծակից՝
Միանգամի՛ց,
մի վայրկյանո՛ւմ,
հանկարծակի՛...
Եթե մեռևե՛լ...
թող սպանվե՛մ,
Թող կործանվե՛մ,
Այնպես ապրած և բան արած,
Որ նորածին մանուկների տեսցով նորից
վերածնվեմ՝
Իմ անունո՛վ կնքեն նրանց...
(1, 362)

and to the so as the Same house while

Կտակել է, և... կատարվում է, միայն ոչ Թե Հուր-կայծակից, այլ մեջենայի աղետից, «միանդամից, մի վայրկյանում»։

Մահը կա, և ոչ ոք չի կարող խուսափել նրանից։ Սակայն Գ. Սևակը ունեցել է ոչ միայն ժամանակից շուտ, այլև ոչ բնական մահով մեռնելու ներքին տագնապ։ Հոգեբանակա՞ն, Թե՞ առարկայական ինչ-ինչ պատճառներով նա բանաստեղծությունների նյութ է դարձրել ոչ միայն մահն ու մահվան ձևերը, այլ նաև անբնական մահով մեռնելու մղձավանջը և խոսել բնական մահով մեռնելու բաղձանքի մասին.

ծրր վերջալույսն է մխրճվում ամպերի մեջ՝ սանրի նման,
Ու հոտոտող բարակ քամին, շնիկի պես, կանգ է առնում
Ամեն Թփի, ծառի, գուղձի և ամեն մի մարդու առաջ.
Ու երբ ցուրտը երիտասարդ ցույց է տալիս իր ուժն արդեն՝
Ստիպելով շապիկ կոճկել ու մրմնջալ խոսքեր դժգոհ.
Ու երբ մթան թավշի վրա օրվա հաշոցն է խլանում,
Իսկ հատ ու կենտ լույսերն ասես դառնում են հին ղարդանկար,—
Միամի՛տ եմ դառնում նորից,
Հավատում եմ արդարությա՜ն,
Ու թվում է, թե ես պիտի իմ... բնական մահով մեռնեմ...
(11, 104)

Բանաստեղծական մի շարք պատկերներում կարծեք Պ. Սեվակը շոշափելիության չափ զգացել է նաև կոնկրետ մեքենայի վթարը՝ «Գուցե" վթարվել մեքենայի պես,— Մաշվում եմ անվերջ»,— կարդում ենք «Խուսափում եմ» բանաստեղծության մեջ, «Իսկ այս Հուշե՛րը... ինչու" չեն կարող Հանկարծ ենթարկվել ավտոաղետի...»,— կարդում ենք «Երգ երգոց»-ում։

«Մարդ պիտի մեռնելու էլ բախտ ունենա, ուր մնաց Թե ապրելու։ Որովհետև կա նաև սպանվել— հիմար մահով՝ մեջենայի վթարից...»։ Անհավատալի է, որ սա գրվել է Պարույր Սեվակի ձեռքով, գրվել է նշումների մի տետրակում, իսկ հետո մտել է «Անորոշություն» բանաստեղծության (1965 թ.) մեջ այս տեսքով.

> Կարգին մեռնելու համար էլ Գիտի մարդ բախտ ունենա... (II, 107)

Կարդանք նաև մի այլ նշում. «Մահը միշտ չէ և ամենքին չէ, որ գեղեցկացնում է։ Բայց ես գիտեմ, որ մեռնելուց հետո պիտի գեղեցկանամ...»,— ուր թվում է, թե արձագանքվել է մեր ուրիշ մի վաղամեռիկի կանխազգացումը՝ «Տե՛ս զիա՛րդ գեղեցկացողն ու անհավատալին, ամառային այդ չարագուշակ օրվաերից ընդամենը 14 օր առաջ, հունիսի երեքին Հայաստանի գրողների համագումարում ներկաներից խնդրում է իր թեկնածությունը հանել ՍՍՀՄ գրողների Մոսկվայում հունիսի վերջերին կայանալիք համագումարի պատվիրակների կազմից այն պատենառաբանությամբ, թե ինքը «ֆիզիկապես ի վիճակի չի լինի մասնակցելու համագումարին»։

Արտակարգի, ոչ սովորականի պաշտամունքը չի լքել բանաստեղծին նաև ամառային այդ օրը։ Ամեն օրվա նման բացվում է առավոտը հայրենի գյուղի վրա։ Թեև գիշերը այգին ջըրելու համար չի քնել, բայց առավոտյան շատ շուտ է արթնացել դարձյալ այգու պատճառով՝ ծառերը պիտի սրսկեր։ Որևէ արտակարգ, անսովոր բան չկա- բանաստեղծի կենցաղը դա էր գյուղում։ Տարօրինակը մեքենայի ղեկին նստելն է և հպարտանալը, Թե տեսեք, ինչքան լավ դուրս բերեցի մեքենան գարաժից ետև քշելով։ Ժամը տասնմեկ անց երեսունին կամ 12-ին սուրում է բանաստեղծի սիրած վայրերով։ Ճանապարհի դըժվար մասը, ոլորոպտույտները մնացել են ետևում։ Սկսվել է հարթավայրը, թվում է, թե ոչինչ չի կարող այլևս պատահել Եվ պատահում է ոչ սովորականը՝ աղետը հարթավայրում, պատահում է անհավատալին. զոհվում է բանաստեղծը իր կնոջ՝ Նելլիի հետ, փրկվում են երկու որդիները։

Հայկական փոքրիկ հողը, համայն հայ ժողովուրդը ողբացին մահը, խոր կսկիծով սգացին կորուստը իրենց ամհնասիրելի զավակներից մեկի և նրան ճանապարհ դրեցին դեպի... անմահություն, որ պսակված է ոչ թե ժամանակավոր փառքի ու ճանաչման դափնիներով, այլ հաստատուն է, քանի որ ապրում է մարդկանց հոգիներում.

> Նա լույս էր վառ ու լույս է արդ, Ու կմնա միշտ լույս զվարթ

## **የሰ**ዺԱՆԴԱԿՈՒԹՑՈՒՆ

| Հնտանիքը։ Մանկություն1             | #4       | 44    | u 41 W  | 264           | u#jn        | A P      |             |        |       | 5   |
|------------------------------------|----------|-------|---------|---------------|-------------|----------|-------------|--------|-------|-----|
| Ուսումնառությունը Երևա             | նում     | ı     | un h ŋ  | լ ծագ         | ործո        | ս կան    | · ·         | пш     | ջ ին  |     |
| քայլերը։ Պատերազմի օր              | հրին։    | Pm    | ն ա ս   | տեղ           | ծա <u>4</u> | անդ      | <b>m</b> ým | i w i  | i p h |     |
| <u> գրողարումը</u>                 | •        | •     | •       | •             | •           | •        |             |        | •     | 22  |
| Բանասիրություն, թե <sup>ո</sup> բա | i www    | hąð   | n L [F] | nc <b>s</b> ; | «UI         | ı sı u s | ները        | Sp     | ш-    |     |
| մայում հնո։ Ստեղծագոլ              | ւ ծակա   | ı L   | นแร     | m b g         |             |          |             |        |       | 66  |
| Մոսկվայում։ Նորից ինքն             | hr.      | She   | 7       | •             |             |          |             |        |       | 86  |
| Մարդը ափե մեջ                      |          |       |         | ٠.            |             |          |             |        | ÷     | 109 |
| Անլոելի դանդակատուն                |          |       |         |               | . •         | •        |             | •      |       | 140 |
| Բանաստեղծական «ին <b>յ</b> ն       | w q h il | ան    | اً مِ س | bp>           | #L          | Sus      | lu m n      | -54    | ıL-   |     |
| <b>գ</b> անակներ                   |          |       |         | ٠.            |             |          | •           |        |       | 197 |
| Հարկ Հոգեկան, «Եվ այր              | Sh'      | U     | W 2.ME  | # #L          | بعلاس       | <u> </u> |             |        |       | 224 |
| Մեծ սիրո ու տառապան                |          |       |         |               |             | •        | •           | •      | •     | 844 |
| Ժամանակակից պոեզիայի               | u ws     | J w 1 | เทเป    | وموا          | - 11        | Մահա     | m L         | de m f | -2/-  | •   |
| ընդհանրացումը։ Սայաթ-              |          |       |         |               |             | •        |             |        |       | 800 |
| Պատգամ ապրոզներին։                 |          |       |         |               | m jb        | £w1      | u ja        | S      | ar    |     |
| գնահատում                          |          | •     | •       |               | •           |          | .,          |        |       | 384 |
| 21.00                              |          |       |         |               |             |          |             |        |       | *4* |

## Arhammhhajma Upbran Arpubbah

**ዓ**ዜቦበኮ**Ցቦ ሀ**চՎԱԿ

( մենագրություն)

## Аристакесян Альберт Вртанесович

ПАРУИР СЕВАК

(Монография) (На армянском языке) Издательство «Советакан грох» Ереван, 1984

Խմբագիր՝ Ա. Ս. Քիչոյան Նկարիչ՝ Ա. Վ. Սիմոնյան Գեղ. խմբագիր՝ Գ. Խ. Գյուլամիբյան Տեխ. խմբագիր՝ Վ. Գ. Ավագյան Վերստուգոլ որրագրիչ՝ Ե. Վ. Ազաայան

## ИБ 6042

Հանձնված է շարվածքի 1.07.83։ Ստորագրված է տպագրության 17.11.83։ Ֆորմատ  $84 imes 108^1/_{32}$ ։ Թուղթ՝ տպագր. № 2. Տառատեսակ՝ «Գրքի սովորական»։ Տպագրություն՝ բարձր, 21,0 պայմ. տպ. մամ., 19,5 հրատ. մամ.+5ներդիր։ Տպագանակ 10000։ Պատվեր՝ 1592։ Գինր՝ 1 ռ. 80 կոպ.։

«Инфиниций фриц» Сршишршфенсфенсй, орфий—9, Заруша 91. Издательство «Советакан грох», Ереван-9, ул. Теряна, 91.

2002 հրատարակչությունների, պոլիգրաֆիայի և գրթի առևտրի գործերի պետական կոմիտեի ծ 1 տպարան, Երևան, Ալավերդյան փող. 65։

Типография № 1 Госкомитета по делам издательств, полиграфии и киижной торговли Арм ССР. Ереван, ул. Алавердяна, 65.